CHRISTUS ;
REVISTA DE TEOLOGIA,

CIENCIAS HUMANAS Y PASTORAL




eseamos a toda nuestra comunidad lectora un feliz inicio de afo. Es-

tamos profundamente agradecidos por su apoyo constante, porque su

cercania y confianza nos impulsan a hacer mejor nuestro trabajo. Espe-
ramos que este 2026 esté lleno de cosas buenas en sus vidas, que la presencia
de Dios sea palpable y que sigamos compartiendo temas de su interés y tejien-
do sentido en comunidad.

El préximo 18 de febrero daré inicio la Cuaresma, uno de los tiempos litlrgicos
mas significativos de nuestra fe. En medio de los desafios y las turbulencias que
atraviesa el mundo, el mensaje de Jesucristo resucitado nos recuerda que la
paz es posible cuando seguimos su legado de luz, esperanza y amor, y cuando
hacemos de cada gesto cotidiano una oportunidad para servir al Reino con
alegria.

¢ QUIERES SUSCRIBIRTE?

Visita nuestro sitio web:
https://christus.jesuitasmexico.org/

ijSiguenos en redes sociales!

@ RevistaChristus

revistachristus_

»# has.io/es-mx/revista-christus  Escucha Ve y diles:
https://spoti.fi/4fxkATt

CHRISTUS .

REVISTA DE TEOLOGIA,
CIENCIAS HUMANAS Y PASTORAL
No. 852 Aro LXXXIII trimestral

COMITE EDITORIAL

Pedro Antonio Reyes Linares, S.J. (coordinador)
Alejandro Cardenas Lépez

Nerio Solis Chin, S.J.

Carlos Jesus Araujo Torre

Sofia Irene Ortega Simén

Cristina Paloma Robles Muro

Francisco Urrutia de la Torre

Manuel Verduzco Espinoza

Alejandra Najera
Felipe Monroy

COMISION TEOLOGICA

Carlos Cervantes, S.J.
Raul Cervera, S.J.
Gerardo Cortés, S.J.
Nerio Solis Chin, S.J.
Javier Garibay, S.J.
Luis Arturo Macias, S.J.
Sebastian Mier, S.J.
Jorge Ochoa, S.J.
Alvaro Quiroz, S.J.
Arturo Reynoso, S.J.
Pedro de Velasco, S.J.
Alexander Zatyrka, S.J.

Imagen de portada: © beto.santillan, Depositphotos

Imagen de tercera de forros: © Matteo Cavallone, Cathopic

Algunos elementos graficos de las secciones han sido disefiados usando
imagenes de Freepik.com

Algunas imagenes que aparecen en la revista se publican en términos
de lo que establece el articulo 148 de la Ley Federal del Derecho de
Autor.

Se permite la reproduccién total o parcial de esta obra, en cualquier
forma o medio, con propésitos educativos y sin fines de lucro, sin que
sea necesario obtener autorizacién expresa por parte de la Provincia
Mexicana de la Compaiiia de Jesls, A.R.

Las opiniones expresadas por los autores no necesariamente reflejan la
postura del editor de la publicacién.

CHRISTUSREVISTADE TEOLOGIA, CIENCIASHUMANAS Y PASTORAL
No. 852 Afio LXXXIIl, enero-marzo de 2026, es una publicacion tri-
mestral editada y distribuida por la Provincia Mexicana de la Compaiiia
de Jesls, A.R., Av. Rio Churubusco nim. 434, Colonia del Carmen,
Coyoacén, Ciudad de México, C.P. 04100, teléfono: 55 5533 5835.
Editor responsable: Pedro Antonio Reyes Linares. Reserva de Derechos
al Uso Exclusivo 04-2023-011210031400-203, otorgada por el Instituto
Nacional del Derecho de Autor. Responsable de la Gltima actualizacion
de este nimero, Pedro Antonio Reyes Linares, 1 de enero de 2026.
Fecha de publicacion: 1 de enero de 2026.



http://nas.io/es-mx/revista-christus

CHRISTUS

REVISTA DE TEOLOGIA,
CIENCIAS HUMANAS Y PASTORAL

Enero | Febrero | Marzo 2026

EDITORIAL

4 MIRAR DE CERCA
Pobreza y desigualdad
social en México
Jorge Rocha Quintero

38 ESPIRITUALIDAD
Ser raramuri - ser humano
Pedro Juan de Velasco
Rivero, S.J.

43 OTRAS SABIDURIAS
El mensaje del islam en San
Cristébal de las Casas
Elias Gonzdlez Gémez

46 EN SU PROPIA VOZ

Maricruz Trigueros: una fe
por la justicia y la paz
Abril Jordd Chdavez

49 DESDE OTROS OJOS

Un perdén que devuelve 8 PARA LEER EL CUADERNO
la palabra
Carlos Alonso Grande 10 Corazonando a Dios desde Abya Yala
Aldana Yenny Delgado
51 EL LIBRERO DE 16 Tejer desde los cantos de Nana y Baba
CHRISTUS Jocabed Reina Solano Miselis
La palabra alcanza lejos
Guillermo Yrizar Barbosa 22 Lacomunalidad en el Popol Wuj

i Herbert Mauricio Alvarez Lépez
53 NO SOLO DE PAN...
Diego Peldez Londofio, S.J. 28 Memorias andinas de fines y renacimientos de mundos
Sofia Chipana Quispe
60 LAS PALABRAS
DEL PAPA 33 Otredad y colonialidad juridica-teolégica en Abya Yala
Claudio Arnaldo Ramirez

CHRISTUS REVISTA DE TEOLOGIA, CIENCIAS HUMANAS Y PASTORAL | No. 852 | Afio LXXXIII trimestral

DIRECTORIO Carlos Jesus Araujo Torre Narce Delia Santibafiez Alejandre Editor de la seccién Otras sabidurias:
Luis Gerardo Moro Madrid, S.J. Director de Relaciones Externas del ITESO, Directora de Comunicacién de la Provincia Elias Gonzélez Gémez
Provincial de la Compaiifa de Jesus en Universidad Jesuita de Guadalajara Mexicana de la Compafiia de Jests Editora de redes sociales:
México . . Karla Paola Martinez Garcia
Al der Paul Zatyrka Pach s PD?drcatAn;or}lo Re?'t:s Linares, $... EQUIPO EDITORIAL Cuidado de la edicién: Oficina de
exander Paul Zatyrka Pacheco, S.J. irector de la revista o Ot :
4 Editora: Cristina Paloma Robles Muro Publicaciones del ITESO

Rector del ITESO,

S i . Editora de fotografia: Lalis Jiménez
Universidad Jesuita de Guadalajara

Disefio y diagramacién: Beatriz Diaz Corona J.

Foto: © tiagofernandez, Depositphotos



n este nimero apostamos por una pro-

puesta que atraviesa la experiencia de Je-

sucristo como acontecimiento cotidiano
en el hacer y el andar de los pueblos de
Abya Yala. Tras mas de 500 anos de domi-
nacion, éstos sostienen su mirada como for-
ma de resistencia, recorddndonos que otros
mundos son posibles. Nos ensefian que Dios
se manifiesta en las aves, centinelas de un
tiempo no lineal; en el abuelo fuego, que
orienta el corazén; en el aire, que alimenta la
vida; en el agua, que serena el espiritu, y en
la tierra, espacio sagrado de donde venimos y
al que pertenecemos.

Como afirma la tedloga Yenny Delgado, a
quien agradecemos su valiosa colaboracion
en la coordinacion de este nimero, «corazo-
nar la teologia desde Abya Yala es sentipensar
a Dios; es hacer una teologia desde nuestra
Madre Tierra, viviéndola a corazén abierto,
sintiéndola y pensdndola con las manos que
la labran, la siembran y la cosechan». Una teo-
logia que escucha a los ancestros y reconoce
en ellos una sabiduria, sin pretensiones de su-
premacia ni verdades absolutas.

En el marco del Jubileo de los Pueblos Ori-
ginarios, de octubre de 2025, la Iglesia ca-

2 (9

télica ha expresado también su deseo de
reconciliaciéon. «Como Iglesia, pedimos per-
don por esas heridas y reafirmamos nuestro
compromiso de caminar juntos», afirmé el
cardenal Michael Czerny, prefecto del Dicas-
terio para el Servicio del Desarrollo Huma-
no Integral.

Hoy, frente a una humanidad marcada por la
crisis del modelo capitalista y neoliberal que
ha agotado sus promesas de bienestar, la res-
puesta estd en nuestro origen, que no debe ser
apropiado sino reconocido. Saberes negados
y borrados en nombre del progreso, que hoy
resurgen con fuerza para recordarnos que la
vida plena se construye desde la reciprocidad,
la comunidad y el respeto a la Tierra.

Como en la profecia inca de Tipac Amaru
—«Volveré y seremos millones»—, asistimos
al retorno simbdlico de esas voces. Voces que
hoy se levantan, no desde la revancha, sino
desde la memoria y la dignidad nacida en los
pueblos que nunca dejaron de sofiar y que,
en su caminar, han incorporado a Cristo en
sus suenos, haciéndolo parte de su historia,
de su lucha y de su esperanza compartida.

Equipo editorial de CHRISTUS (4

Foto: © Manuel Gonzélez Asturias, SJ, Cathopic



E CHRISTUS REVISTA DE TEOLOGIA, CIENCIAS HUMANASY PASTORAL 3~



POBREZA Y DESIGUALDAD

SOCIAL EN MEXICO

Jorge Rocha Quintero

esde hace décadas uno de los pro-
D blemas sistémicos y estructurales de

nuestro pafs ha sido la desigualdad y
la pobreza. Hay que recordar que una de las
promesas recurrentes en campanas electora-
les por parte de la clase politica (de todos los
partidos) fue que la pobreza y la desigualdad
se iban a reducir, pero, en todos los casos, los
resultados fueron magros.

En 2025 el Instituto Nacional de Estadistica
y Geografia (INEGI) dio a conocer los re-
sultados de la dltima Encuesta Nacional de
Ingresos y Gastos de los Hogares (ENIGH).
Este instrumento se realiza cada dos afios
y sirve para confeccionar y elaborar los in-
formes que dan cuenta y son el soporte de
las principales mediciones de pobreza y des-
igualdad en México. Luego de las reformas
legales impulsadas por Claudia Sheinbaum
Pardo para extinguir distintos érganos auté-
nomos y desconcentrados, entre los que es-
taba el Consejo Nacional para la Evaluacion
de la Politica Social (CONEVAL), el INEGI
ahora es la entidad responsable de realizar

Doctor en Estudios Cientifico-Sociales en la linea de
investigacion de Politica y Sociedad en el ITESO, Universi-
dad Jesuita de Guadalajara.

~4 [3

las mediciones de la pobreza en México. Por
supuesto que hay un cuestionamiento de fon-
do sobre el conflicto de interés cuando el pro-
pio gobierno es el que mide sus resultados en
esta materia.

A pesar de este debate que amerita su propia
reflexién, resulta muy pertinente analizar los
hallazgos que arroja la ENIGH 2024: para
este afno el ingreso corriente promedio de
un hogar en México fue de 25 mil 955 pesos
al mes, que representa un 10.6% mads que
el ingreso de 2022. El origen de este ingre-
so corriente proviene en mayor medida del
trabajo (65.6%), luego de las transferencias
monetarias como jubilaciones, becas y dona-
tivos (17.7%), y de la estimacion del ingreso
por la renta no pagada (11.6%). En lo refe-
rente a la desigualdad social segun el ingre-
so, los datos nos dicen que, si se divide a la
sociedad en diez estamentos (deciles), los
hogares del primer decil registran un ingre-
so promedio de cinco mil 598 pesos al mes,
mientras que los del décimo decil ascienden
a 78 mil 698 pesos, una diferencia de 14 ve-
ces entre los que mds ganan y los que menos
perciben. Ademads, las familias del primer
decil obtienen el 2.2% del ingreso total del
pais, en contraste con los hogares del déci-
mo, que acumulan el 30.3%. Si bien entre



2016 y 2024 hubo una reduccién minima en
la desigualdad, ya que el primer decil se que-
daba solo con el 1.8% del ingreso nacional y
el décimo obtenia el 36.4%, esta mejora es
minima y la desigualdad social en México si-
gue siendo un problema mayusculo.

Diferentes tipos de desigualdades

En los resultados de la ENIGH 2024 también
se corroboran las desigualdades territoriales.
Nuevo Leoén y Ciudad de México tienen los
ingresos mads altos en el pais: en el caso del
estado nortefio el ingreso mensual prome-
dio de los hogares fue de 39 mil 011 pesos y
en la Ciudad de México de 36 mil 895. En con-
traparte, en Guerrero los hogares obtuvieron
16 mil 183 pesos y en Chiapas 13 mil 695.
Si comparamos estos datos podemos afirmar
que los hogares de Nuevo Ledn tienen un in-
greso mensual tres veces mds altos que los de
Chiapas. Esto nos lleva a reconocer que en
México persiste una realidad que divide a la
poblacién entre ciudadanos de primera y se-
gunda clase.

Las desigualdades entre las personas mes-
tizas e indigenas también son muy notorias.
Las y los mexicanos de origen indigena obtu-
vieron un ingreso mensual promedio de siete
mil 439 pesos, que significa un 26% menos
que el promedio nacional. Es decir, en Méxi-
co una persona indigena recibe un ingreso
equivalente a apenas tres cuartas partes del
que percibe, en promedio, el resto de la po-
blacién.

Sumado a lo anterior, resulta alarmante la
brecha de ingresos entre hombres y mujeres.
En 2024 los hombres ganaron, en promedio,
12 mil 016 pesos al mes, mientras que las mu-
jeres obtuvieron un ingreso mensual de siete
mil 905 pesos: cuatro mil 111 pesos de dife-
rencia. A pesar de los esfuerzos encaminados
a atender este problema estructural, muchas

MIRAR DE CERCA

veces las acciones quedan en el terreno del
discurso politicamente correcto.

La pobreza en México
para el afnio 2024

El1 INEGI publicé en 2024 los resultados de la
medicion de la pobreza multidimensional en
México, ejercicio que hasta hace poco reali-
zaba el CONEVAL. De manera general, entre
2022 y 2024 el porcentaje de personas en
situacién de pobreza disminuyé del 36.3% al
29.6%, lo que equivale a pasar de 46.8 millo-
nes a 38.5 millones de personas. Dentro de
este conjunto, en 2022 habia 9.1 millones
de mexicanas y mexicanos en pobreza extre-
ma (el 7.1% de la poblacién), cifra que para
2024 se redujo a siete millones de personas,
es decir, el 5.3% de la poblacion.

ElINEGI —y antes el CONEVAL— también mide
seis carencias sociales consideradas esenciales
para determinar si los hogares cuentan con las
condiciones minimas para una vida digna. En
los resultados de 2024 se observa, como prime-
ra constatacion, que todas las carencias registra-
ron una disminucién respecto a 2022, aunque
con ritmos distintos de avance. Las reducciones
mads notables se dieron en el acceso a servicios
de salud, en el acceso a una alimentacion de ca-
lidad y en los servicios bdsicos de vivienda, con
descensos de 5.9, 4.6 y 4.5 millones de personas,
respectivamente, que dejaron de presentar es-
tas privaciones. En el caso especifico de la ca-
rencia de acceso a la salud —la mds cuestionada
hace dos anos— se pasé de 50.4 millones de
personas a 44.5 millones. Por otro lado, las ca-
rencias vinculadas con el acceso a la seguridad
social, la calidad y los espacios de la vivienda,
asi como el rezago educativo, mostraron avan-
ces mas modestos: dos millones de personas de-
jaron de presentar carencia en seguridad social,
1.4 millones mejoraron en calidad y espacios de
vivienda, y inicamente 900 mil superaron el re-
zago educativo entre 2022 y 2024.

) 5~



MIRAR DE CERCA

Pobreza segin el territorio

Los resultados de la pobreza multidimensional
que present6 el INEGI confirman la persistencia
de las desigualdades territoriales en México. De
acuerdo con el reporte de este organismo, trece
estados del pais tienen entre el 9.8% y el 19.9%
de su poblacién en pobreza; la mayoria de es-
tas entidades se ubican en el norte y occidente
de México, y sélo un estado del sur —Quintana
Roo— aparece en este rango. En contraste, cin-
co estados presentan entre el 20% y el 29.9%,
ocho registran entre el 30% y el 39.9%, y seis
tienen entre el 40% y el 67%. Todos éstos se en-
cuentran en el sur del pais.

En 2024 las entidades con mds personas en
pobreza fueron Chiapas, Guerrero, Oaxaca,
Veracruz y Puebla, mientras que los estados
con menor poblacién en esta condicién fueron
Baja California, Baja California Sur, Nuevo
Leén, Coahuila y Sonora. En lo referente a
la pobreza extrema, el INEGI sefiala que los
estados con m4ds personas en esta situacion
coinciden con los de mayor pobreza general:
Chiapas, Guerrero, Oaxaca, Veracruz y Pue-
bla. En contraparte, las entidades con menor
cantidad de personas en pobreza extrema son
Baja California, Nuevo Ledn, Aguascalientes,
Coahuila y Colima.

Entre 2022 y 2024 se registré una reduccion
significativa de la pobreza, con la salida de
mads de ocho millones de personas de esta
condicién, lo que permitié que por primera
vez menos del 30% de la poblacién se encon-
trara en pobreza. Este avance se asocia al
fortalecimiento del empleo y del salario, asi
como al impacto positivo de las transferencias
sociales. No obstante, los progresos en las ca-
rencias sociales fueron limitados: el 61.7% de
la poblacion presenta al menos una carencia,
y sélo el 32.5% no es pobre ni vulnerable, lo
que evidencia que los desafios de la pobreza
multidimensional siguen siendo relevantes.

~6 E

El combate a la pobreza en el sexenio
de Lépez Obrador

Con la informacién proporcionada por el
INEGI respecto a la pobreza multidimensio-
nal en México, es posible realizar un balance
completo de la politica social a lo largo del
sexenio de Andrés Manuel Lépez Obrador,
quien reiterd en su narrativa de gobierno que
«primero los pobres». Con los resultados di-
fundidos por el INEGI puede corroborarse si
los dichos del expresidente tuvieron sustento
y si, de forma efectiva, existié6 un combate efi-
caz a la pobreza y la desigualdad.

En lo concerniente a los datos generales de
la pobreza multidimensional, conviene re-
cordar que al inicio de la administracién de
Loépez Obrador habia en el pais 51.9 millo-
nes de personas en situaciéon de pobreza, de
las cuales siete millones se encontraban en
pobreza extrema. Al finalizar su sexenio, las
mexicanas y mexicanos en pobreza suman
38.5 millones, de los cuales 5.3 millones es-
tdn en pobreza extrema. Esto implica que, a lo
largo de la administracién, 13.4 millones de
personas salieron de la pobreza y 1.7 millones
dejaron de estar en pobreza extrema. Se tra-
ta de la disminucién mds grande registrada
en los iltimos seis sexenios, periodo en el que
los saldos finales de las administraciones pu-
blicas federales se mantenian en torno a los
50 millones de personas en pobreza. Desde
la llegada del neoliberalismo a México, y pese
a la implementacion de diversas politicas so-
ciales, no se habia observado una reduccion
significativa de la pobreza hasta este sexenio,
cuyos resultados resultan alentadores en va-
rios rubros.

Los mayores resultados positivos se observan
en la disminucién de la carencia de acceso a
la alimentacién, que paso del 22.2% en 2018
al 14.4% en 2024. La segunda carencia con
un descenso relevante fue la de servicios basi-



Foto: © lucidwaters, Depositphotos

cos en la vivienda, que se redujo del 19.6% al
inicio del sexenio al 14.1% al finalizar. En ter-
cer lugar, la carencia por acceso a la calidad y
espacios de la vivienda pasé del 11% al 7.9%
en seis anos. En estos tres dmbitos puede afir-
marse que el sexenio de Lopez Obrador pro-
picié avances relevantes en comparacién con
la situacion existente al inicio de su mandato.

No en todos los aspectos hubo mejoras signi-
ficativas. La carencia de acceso a la seguridad
social pasé del 53.5% en 2018 al 48.2% en
2024, una reduccién modesta frente al alto
nimero de personas afectadas. En el rezago
educativo, el porcentaje disminuyé apenas de
19% a 18.6%. En contraste, el acceso a los
servicios de salud presentd un retroceso sig-
nificativo, al aumentar del 16.2% al 34.2% en
el mismo periodo, lo que se atribuye al fraca-
so en la sustituciéon del Seguro Popular y la

MIRAR DE CERCA

puesta en marcha del Instituto Mexicano del
Seguro Social-Bienestar, asi como a la falta
de infraestructura, el desabasto de medica-
mentos y la insuficiencia de personal médico.

Para la presidenta Claudia Sheinbaum Pardo,
esta agenda continda siendo prioritaria. A pe-
sar de los resultados de la politica social del
sexenio anterior, atin hay 38 millones de per-
sonas en situacién de pobreza, se produjo un
deterioro severo en el acceso a la salud y dos
de cada tres mexicanas y mexicanos padecen
al menos una carencia social. Ademads, ya se
cuestiona si las carencias analizadas son su-
ficientes para garantizar una vida digna; por
ejemplo, se plantea incorporar el acceso a las
nuevas tecnologias de la informacién y la co-
municacion, al ocio y el descanso, asi como a
la salud mental. Habrd que seguir analizando
esta agenda con el mayor detenimiento. (4

£ a



n los cuadernos de este trimestre abri-

mos una conversacién que surge de la

reflexién teolégica de los pueblos de
Abya Yala en didlogo con Jesucristo. Estos
recuperan la nocién de cuerpo-tierra—terri-
torio como espacio teolégico donde la expe-
riencia de Jestis acompana y camina, y cuyo
mensaje se actualiza en la vida y obra de estas
comunidades.

En el primer cuaderno, la teéloga Yenny Del-
gado nos introduce a la idea de «corazonar»
como una forma de desaprender la teologia
racional gestada en Europa, para poner en
el centro los saberes negados: los que nacen
del fuego, de la siembra y del canto que se ele-
va desde las comunidades originarias.

Desde territorio gunadule, Jocabed Reina So-
lano Miselis nos sittia en el poder de los can-
tos ancestrales como medio para recuperar
y sostener la memoria de los pueblos, cuya
repeticion configura «una declaracién de vida,
de resistencia y de reexistencia».

Herbert Mauricio Alvarez Lépez nos lleva al
Popol Wuj, uno de los grandes aportes del
pensamiento maya, que traza una ruta espiri-
tual y comunitaria donde la vida es una red de
relaciones que incluye lo humano, lo natural

s [9

y lo divino. El autor delinea la comunalidad
como un aporte ancestral que da fuerza al pro-
yecto de sinodalidad de la Iglesia.

Por su parte, Sofia Chipana Quispe nos habla
de la memoria sanadora, ésa que surge del
poder que se teje desde la espiritualidad y
hace posible la sanacion del espiritu—alma,
alterado o fragmentado en sus diversas di-
mensiones luego de la conquista, y que en el
tiempo no lineal, del que hablan los pueblos,
despierta la voluntad de sus corazones.

Finalmente, Claudio Arnaldo Ramirez revi-
sa el debate entre Juan Ginés de Septlveda
y Bartolomé de las Casas como antecedente
del discurso juridico—teoldgico de la conquis-
ta, donde el «yo» moderno se impuso sobre el
«nosotros» de los pueblos originarios.

Con estas reflexiones queremos entretejer la
experiencia de Cristo en la vivencia comunita-
ria y espiritual que anima las luchas, los sue-
fios y la esperanza de los pueblos originarios
de América Latina. Porque apostamos por
una fe encarnada en la historia, que escucha,
dialoga y camina junto a los pueblos; una fe
que reconoce sus saberes, lenguajes y espiri-
tualidades y que es fuente viva de revelacién y
encuentro con Dios. (4



CUADERNO Iﬂ-lgl

Foto: © ShutterDin, Depositphotos

€€

La comin—unidad se hace desde la defensa de los valores de
una vida en relacién, no.sélo.social (de humanaos), segiin la
mirada occidental, sino. desde la mirada comunal, de todos
los seres: flumamento, agua, airte, bosque, animales, sexes
humanos, pueblos”.

Herthert Mawricio. Aluarez Lépez

)



E@

CORAZONANDO A DIOS

DESDE ABYA YALA

Yenny Delgado

orazonar la teologia desde Abya Yala

es sentipensar a Dios; es hacer una

teologia desde nuestra Madre Tierra,
viviéndola a corazén abierto, sintiéndola y
pensandola con las manos que la labran, la
siembran y la cosechan. Es un compromiso
profundo que escucha la voz de los tonos an-
cestrales, no desde posiciones de supremacia
y de conocimientos absolutos, sino desde la
sabiduria vivida de los pueblos originarios y
de los saberes que florecen de quienes siem-
bran, paren, amamantan, sanan y suefian.

Si nosotras la nombramos, la hacemos nues-
tra, por eso llamarla «Abya Yala» tiene mucho
corazén de ser. Desde la voz guna, Abya Yala
es tierra ancestral, el lugar donde estamos
unidos entre los pueblos que tienen historia:
«tierra en plena madurez, tierra de sangre
vital». Desde este reconocimiento sabemos
que es digna de tener nombre propio. Por
€so, corazonar una teologia propia es posible:
afirma nuestra existencia y nuestra fe, nacidas
de esta ancestralidad.

Psicologa y tedloga peruana. Candidata doctoral en Cien-
cias Sociales de la Religién en la Universidad de Lausana.
Es convocante de Mujeres Haciendo Teologia en Abya
Yala, donde fomenta didlogos y espacios que amplifican
las voces de las mujeres tedlogas en el continente.

~10 4

Como hija de los Andes de Abya Yala, llevo en
mi pecho las memorias vivas de mis abuelas
y abuelos, quienes, con manos agrietadas por
amasar la tierra, resistieron las inclemen-
cias de la colonizacidon, sobrevivieron duras
situaciones de injusticia y siguieron adelante
sabiendo que lo sembrado no sélo fue consu-
mido, sino que germind para seguir florecien-
doyalimentando alas siguientes generaciones
con corazon fuerte, esperanza y dignidad. Gra-
cias a ellas, nuestras abuelitas, que corazo-
naron nuevos amaneceres con el Creador,
podemos hoy corazonar la teologia desde
Abya Yala. Una teologia que germina desde el
corazon de nuestra Madre Tierra, desde esta
fe que nos interroga, nos abraza, que nos
empuja a mirar a Dios con ojos de montafia
y corazén de agua que irriga y hace germinar
esas semillas de fe.

Ofrezco esta reflexién a mis ancestras, que
desde los inicios de los tiempos corazonaron
a Dios y fueron capaces de resistir la opresion
colonial que trajo un mensaje reducido a la
sola crucifixién, para alcanzar la resurreccién
plena con nosotras. Reconocemos que
en Abya Yala hacer teologia decolonial es
sanador porque es cristiana, porque esta viva;
una teologia que no se piensa sola: se vive,
se canta, se llora, se baila, se hila, se teje, se
amasa, se siembra.



CUADERNO Iﬂ-lgl

€€ poraiios desprecio. nuestras espititualidades tejidas en comunion
con el cosmos. Negd. que la tievwa wespitaba, que el agua tenia
memovia, que el fuego. hablaba . el wviento. tespondia’.

Corazonar desde nuestras ancestras

Corazonar es un acto de memoria y rebeldia.
La cristiandad lleg6 a Abya Yala en 1492 redu-
cida y controlada; trajo consigo una cruz que
dolia y un libro que no escuchaba. Durante
mas de 500 afios esa herencia colonial sem-
bré en nuestras tierras practicas espirituales
forzadas, sin sentimiento a nuestras propias
tradiciones, ajenas de nuestras memorias
ancestrales y practicas espirituales. Nos im-
puso una fe limitada y unas practicas cultura-
les desconocidas. Por afios desprecié nues-
tras espiritualidades tejidas en comunién con
el cosmos. Neg6 que la tierra respiraba, que el
agua tenfa memoria, que el fuego hablaba y
el viento respondia. Nos arrancé la posibilidad
de corazonar y nos ofrecié dicotomias: escla-
vo 0 amo, indigena o cristiano, cuerpo o alma,
razon o espiritu, cielo y/o tierra.

Corazonar es desaprender la teologia racional
y letrada que se gesto6 en las mentes de la Eu-
ropa colonial, para volver a aprender en la es-
cuela del fogén, del circulo, de la siembra y
del canto que las comunidades originarias
siguen practicando. Es un trdnsito sagrado
hacia otras formas de acercarnos a Dios que
no apresuran ni obligan: acompanan. El an-
tropdlogo ecuatoriano Patricio Guerrero nos
recuerda en su libro La Chakana del corazo-
nar que éste es también es un acto politico e
insurgente: «Corazonar es una respuesta fren-
te a la colonialidad del saber, del poder, y del
ser... Es descentrar la hegemonia de la razén

y permitir que el corazén también piense, que
la memoria también ensene, que el dolor tam-
bién hable».

La colonizacién no fue, como se repite en los
libros de historia, un «encuentro de mundos»,
sino una imposicién de uno sobre el otro.
Uno, el europeo que buscé dominar, separar
lo sagrado del cosmos, la razén del corazon,
a Dios de la tierra; y otro, el nuestro, donde
la vida se entendia y se vivia en plural, en re-
lacién, en reciprocidad. Adn hoy, en muchas
comunidades que cuidan la tierra y honran
sus ciclos, estas fuerzas siguen vivas, resis-
tiendo con memorias ancestrales lo que los es-
tados coloniales siguen forzandonos a olvidar.

Nuestra tarea, la de esta generacién, es desa-
prender. Descolonizar lo que creimos verdad
tnica. Romper la normalidad impuesta que
nos ensenod a estudiar de corrido, sin pregun-
tas, sin historia. Donde se nos impuso hacer
teologia desde lo racional, lo eurocéntrico, lo
lineal de un Dios furioso de la desobediencia
y de un crucificado entregado en una cruz de
sufrimiento que atn, por lo menos para los
pueblos originarios, no resucita. ¢Cudndo
bajamos de la cruz para vivir la resurrecciéon?
¢Cudndo se da la tan esperada salvacién?
¢Son cinco siglos y cuantos mds para ver esa
gloria? Y es que se tarda mucho... Y, sin embar-
go, como dice Guerrero, en el sendero del Ya-
chay, del saber, todavia arde la llama. Aun
después de siglos, no nos han quitado todo.
«Nuestras sabidurias estdn saliendo a la luz

E 1~



CUADERNO

upl

Foto: © Javier Bastidas, Cathopic

para alumbrar a la humanidad», no sélo pa-
ra los runas, los pueblos de Abya Yala, sino
para todos los que buscan una vida m4s plena,
mads justa, mds viva, mds resucitada.

Porque si, nuestras ancestras fueron enterra-
das todo este tiempo con mensajes lineales
de vida, esperando la liberacion. Podemos
ahora decirles que su resistencia ha valido la
pena. Y hoy, en este tiempo del Pachakutik,
donde todo se mueve en el espacio y el tiem-
po no de manera lineal —como se nos impu-
so— sino en espiral, vivimos un ciclo histérico
de renovacion y transformacién profunda.
Comenzamos a comprender que la vida hu-
mana se sustenta en un principio de relacion
con la naturaleza y el cosmos, y que de esa

~2 [

conexion brotan el sentido de la complemen-
tariedad y la reciprocidad para el bienestar de
todos los seres. Aquello que fue enterrado y
guardado durante siglos, ahora, como semilla,
empieza a florecer. Es asi como estas nuevas
generaciones contindan y cantan las cancio-
nes de las abuelas, repiten los cuentos que se
murmuran al anochecer. Esa espiritualidad
tierna y valiente sigue transmitiéndose, de ge-
neracion en generacién, de abuela a nieta, de
madre a hija. ;Y ya estd brotando! Dentro de
la Iglesia misma surge una teologia distinta,
decolonial y profética. No avanza a paso rapi-
do, pero camina con firmeza. Ya fue sembrada
la semilla de la resurreccién en los corazones
de Abya Yala, y desde ahi podemos sonar con
un cristianismo que sea nuestro, nacido de



esta tierra, alimentado por nuestros dolores
y nuestras esperanzas. Un cristianismo de
liberacién, de ternura y de profecia para los
pueblos y desde los pueblos de Abya Yala.

Los desafios de una teologia
desde Abya Yala

La teologia que hasta ahora se ha ensenado y
aprendido en los centros de formacién teolé-
gica, seminarios e iglesias, muchas veces lle-
ga como un enlatado desde Europa, distante
del sentipensar a Dios desde nuestro contex-
to. Esta teologia, que atin se nombra latino-
americana, evidencia una ausencia de espi-
ritualidades y practicas ancestrales; es una
teologia desconectada de los saberes origina-
rios, que invisibiliza las voces de los pueblos y
sus luchas, y asf continda crucificando a Cris-
to una y otra vez, sin mostrarnos los signos de
la buena nueva de la resurreccién.

Todavia se insiste en que la teologia debe ser
«civilizatoria», y por eso lo «latino e hispano»
sigue siendo el eje central del pensamiento
teoldgico. Pero para ser verdaderamente de-
colonial, esta teologia necesita un giro, un
descentramiento del legado colonial y euro-
céntrico que mira a Europa como la tnica
fuente de verdad y de las dnicas maneras de
pensar «correctamente». Ese giro implica re-
conocer y abrazar las diversidades que exis-
ten en Abya Yala: la diversidad de practicas
espirituales originarias, la multiculturalidad
en las creencias y las manifestaciones de los
pueblos que viven en comunidad, asi como
la inclusién de voces con lenguas origina-
rias, que siguen habldndose como idiomas vi-
vos, que germinan una y otra vez en busca de
una resurreccion plena.

Cuando pensamos en la academia que hace
teologia, solemos imaginar estudiosas y estu-

CUADERNO Iﬂ-lgl

diosos rodeados de libros y textos, en escri-
torios que aspiran a alcanzar la unicidad o la
universalidad de una supuesta verdad. Sin em-
bargo, esa teologia se aleja muchas veces de
los saberes de nuestras abuelas, que han sido
transmitidos oralmente, vividos en comuni-
dad, y guardados en el corazon. Estos saberes
piden ser escritos, si, pero sin dejar de reu-
nirse alrededor del fogén de la cocina de las
abuelas, sin dejar de escuchar las historias te-
jidas en muchas lunas.

Corazonar la teologia desde Abya Yala es po-
ner primero aquello que el colonizador negé:
el corazon de los pueblos. Es devolverle afec-
tividad a la razén. Asi, nuestras memorias an-
cestrales se vuelven vivientes, desbordantes,
y nos permiten, como tedlogas y tedlogos de
Abya Yala, corazonar desde nuestra Madre
Tierra, sabiendo que estamos en coexistencia
con toda la vida alrededor.

El corazén no excluye. No separa entre hu-
manos, animales, naturaleza, montanas. No
invisibiliza la razoén, sino que la nutre de afec-
tividad. Se trata de empezar a corazonar las
epistemologias: nutrirlas desde Abya Yala
para poder dialogar y aprender desde otras
formas de conocer, pensary, sobre todo, sentir.
Como dice Guerrero: «Para poder compren-
der el corazonar desde las y los actores que lo
han estado viviendo, este trabajo se acerca a
la cosmoexistencia y la espiritualidad que se
encuentra presente en el sendero de las y los
yachaks, cuya espiritualidad y sabiduria tam-
bién nos ofrecen posibilidades para corazonar
la sanacién del ser y la existencia».

Los pueblos originarios y su descendencia
son el presente cargado de pasado y futuro;
un nosotros y nosotras sujeto de la historia
que corazona en Abya Yala. El camino a una
reflexién teoldgica propia es un acto revolu-

e 13-



CUADERNO

upl

cionario, ya que nace desde los margenes de
la historia poscolonial. Un pueblo que con su
sabiduria y prdacticas espirituales ha sabido
mantenerse en pie porque tiene raices profun-
das y nos confronta a valorar lo que desde la
Iglesia muchas veces se rechaza: la cosmoe-
xistencia en relacién, la bisqueda de armo-
nia, las practicas del buen vivir, el corazonar
la espiritualidad con la tierra, con el agua,
con la naturaleza, la vida plena en comunidad.
¢Cémo podemos poner eso en el centro de
esta teologia que nace desde Abya Yala?

Estas experiencias espirituales que se nos han
transmitido, entre la familia y en comunidad,
en su mayoria son practicas y saberes ensefa-
dos de manera oral, de abuelas a madres, de
madres a hijas, nutriendo la vida y las practi-
cas espirituales en el continente. Esas prac-
ticas, aunque invisibilizadas, se han asumido
en las iglesias rurales, sobre todo. Los canti-
cos en K’'iche’, guna, quechua, quiche, aymara,
mapudungun; las letras con historia campesi-
na; las diversas historias de la creacién; los ri-
tuales de la siembra y la cosecha; las ofrendas
en lo alto de las montanas; las danzas para
que caiga la lluvia... Cada una de estas practi-
cas espirituales se ha mantenido hasta ahora.
Aunque han sido vistas con sospecha o se han
menospreciado, las comunidades han segui-
do recorddndolas y practicandolas.

Hemos de admitir que Abya Yala es parte de
este mensaje profético de resurreccién, don-
de todo aquél que cree se levantard. Desde
la historia cristiana entendemos que en Abya
Yala podemos creer en el mensaje de Jests
Cristo de salvacién y liberacién porque enten-
demos y hemos encarnado al crucificado por
siglos; ahora la resurreccién es inminente. Ya
lo escribe Guerrero desde una reflexion socio-
l6gica:

~14 4

Otra muestra de ese retorno y del proceso de
insurgencia que vivimos, es que, a partir de
esa irrupcioén, la lucha social posibilita que la
sociedad empiece a discutir y asuma propuestas
como la interculturalidad, la plurinacionalidad y
ahora el Sumak Kawsay, que son horizontes que
hacen posibles las transformaciones civilizato-
rias y de la vida. Propuestas como el corazonar
del pueblo Kitu Kara son también una expresién
de ese proceso de insurgencia desde el ser,
desde lo que constituye nuestro mayor poder:
el corazén.

La resurrecciéon ha comenzado en las danzas
por la lluvia, en las ofrendas a la Pachamama,
en las lenguas que renacen, en el corazonar
de cada comunidad que camina con el cora-
z6n abierto, tejida por el pasado y germinada
por la esperanza.

Resurreccion para los
crucificados de la historia

Corazonar la teologia desde los crucificados
de la historia es mds que contemplar al per-
petuo empobrecido de nuestros pueblos ori-
ginarios que, con la teologia de la liberacion
en los anos setenta, la Iglesia buscé visibili-
zar. Aquella opcién abrié camino para que
hoy podamos corazonar con el compromiso y
la comprension de que esos empobrecidos y
empobrecidas, grandes y pequenos, han sido
victimas dolorosas de un proceso colonial su-
premacista en el continente.

En las palabras del padre Eleazar Lépez Her-
ndandez: «Una catequesis ideologizada remar-
caba el desinterés de los cristianos por la tierra
y dejaba que los poderosos se aduefiaran de
ella, de sus recursos y del trabajo de las y los
campesinos. Esa espiritualidad maniquea en-
fatizaba que la tierra no es mas que un valle
de lagrimas, y que lo mejor seria escapar del



mundo en espera de ser rescatados por Dios
hacia otro mundo». Y son estas palabras las
que nos muestran lo que venimos sentipen-
sando en forma de critica y sospecha decolo-
nial; lo que por tantos siglos se ha proclamado
desde las iglesias: un mensaje que enfatiza el
sufrimiento eterno de un pueblo victimizado
donde lo terrenal sélo es doloroso, malvado y
pecaminoso, que ensefia que la salvacién es
posible si se escapa del mundo terrenal para,
ya en el cielo, alcanzar la paz y la justicia que
tanto anhelamos.

Asi, por 533 anos los pueblos originarios han
sido crucificados con mensajes petrificados de
dolor y juzgados por sus practicas ancestra-
les, por el respeto a sus ritos y tradiciones, por
sus voces milenarias, confundidas desde el
pensamiento dicotémico colonial como paga-
nismo. Sélo cabia un mensaje en el que Jesus
quedaba perpetuamente crucificado, y se nos
llamé, de todas las formas posibles, a seguir
ese ejemplo. Desde ese dolor perpetuo, hoy
reconocemos que es un evangelio a medias:
no es esperanzador ni habla de resurreccion.
Desde una reflexién critica podemos afirmar
que, para alcanzar un evangelio completo,
es necesario que desde nuestros pueblos
corazonemos la resurreccién. Al hacer una
teologia desde Abya Yala que trasciende
el mensaje recibido y lo transforma en un
mensaje de esperanza, podemos llegar al
Jests resucitado y lleno de gloria, al hijo que
estd al lado del Creador padre y madre.

La imagen de Jests sufriendo en las iglesias,
en los altares y en las cruces en lo alto de las
montafas, simbolos de la crucifixiéon constan-
te, se convierten hoy, en este tiempo profético
y ciclico del Pachakutik, en un signo de vida
y resurreccion. Sélo cuando corazonamos la
teologia, cuando la hacemos nuestra, pode-
mos ver, comprender y liberarnos de la opre-

CUADERNO Iﬂ-lgl

sién recibida. Sdélo entonces seremos libres
para, como semillas, resurgir de la tierra don-
de hemos sido enterrados.

Como tedloga de Abya Yala, estoy comprome-
tida a corazonar la teologia desde nuestra Ma-
dre Tierra, desde el sentipensar que me lleva
al retorno de la ancestralidad, ésa que nos
nutre con memorias y practicas espirituales
propias. De esta manera es posible hacer una
teologia viva desde nuestros pueblos, que re-
clama un giro decolonial y anticolonial, un
retorno del espiritu a la teologia y a los sa-
beres que enciendenlavidaylaintegran. Desde
ahi hacemos un acercamiento a la resurrec-
cién como una esperanza presente, viva, que
camina con nuestros pueblos. Este enfoque no
sélo sana las heridas de la colonizacion, sino
que también fortalece la identidad y la resisten-
cia de los pueblos de Abya Yala. Caminamos
asi hacia un futuro donde se reconozca y se
valore plenamente nuestro legado espiritual.

Las sabidurias ancestrales resurgen, se ele-
van y florecen en el tiempo del Pachakutik.
La espiritualidad con afecto y corazén, trans-
mitida de generacion en generacién entre las
familias, de abuelas y madres a hijos e hijas,
sigue siendo compartida valientemente y sale
a la luz para iluminar un nuevo camino.

Corazonar en clave de liberaciéon decolonial
es, para los pueblos originarios y su des-
cendencia, un acto de profundo retorno a la
ancestralidad, donde la memoria viva de los
abuelos y abuelas se convierte en guia y resis-
tencia. Es en ese retorno que se recibe, con el
corazon abierto y desde la sabiduria de la tie-
rra, el mensaje de resurreccion: no abstracto
ni lejano, sino una esperanza encarnada que
brota desde las raices, que se nutre de las lu-
chas histdricas, de los cantos, los rituales y los
suefios colectivos. (4

e 15~



E@

TEJER DESDE LOS CANTOS

DE NANA'Y BABA

MEMORIAS, RESISTENCIA 'Y REEXISTENCIA EN ABYA YALA

Jocabed Reina Solano Miselis

Este texto incluye fragmentos de la tesis
«La Memoria de la Madre Tierra: Relato
de Nana Ologwadule y de Génesis
1—2:15», publicada por la misma

autora en febrero de 2021.

Para el pueblo gunadule, la tierra tiene mads
de 72 nombres; uno de éstos es Nabgwana,
el corazén de Baba y Nana, cuyo significado
etimoldgico es «el corazon de Papda y Mama».
Ya que la tierra es nuestra madre, porque de
ella emergemos, somos alimentados por las
bondades de Nana y Baba, y al morir somos
cultivados en ella. Es Nabgwana un espacio
sagrado que alberga las memorias indigenas
de las ancestras del espiritu de Nana y Baba,
que se entretejen en la vida colectiva del pue-
blo gunadule y de los cientos de pueblos indi-
genas en toda Abya Yala.

Abya Yala es el nombre con el que el pueblo
gunadule llama al continente de América.
Significa «tierra madura, tierra vital, tierra de
sangre». Este nombre le da un sentido de plu-

Hija de la nacién gunadule de Panama. Tedloga y defen-
sora indigena.

~16 (4

ralidad en el que todos los saberes indigenas
pueden converger en su cuerpo—territorio. En
las ceremonias, cantos, relatos, simbolos y
arte de los pueblos indigenas se entiende que
la tierra es un ser vivo, una fuente de energia y
belleza que transmite el arte de vivir en comu-
nidad; es el tejido que realizan estos pueblos,
esta presencia divina que sostiene toda forma
de vida.

La tierra es, en definitiva, un espacio de en-
cuentro con lo sagrado, un acto de teologia
en movimiento espiral, una memoria viva que
respira en las ceremonias, en los cantos y en
los relatos orales que transmiten las abuelas
y los abuelos. Es un método ancestral, que
muchos investigadores hoy en dia siguen
abordando como método de investigacion
histérica, como sefiala David Mariezkurrena
Iturmendi. Estos relatos y cantos no son sélo
narraciones del pasado, sino que se actualizan
con las vivencias del presente. También son
acciones politicas y teoldgicas que mantienen
viva la resistencia frente a las amenazas exter-
nas que en muchas ocasiones se camuflan y
hacen dafio desde adentro.

La memoria de la Madre Tierra en la cosmovi-
sién indigena estd inscrita en sus cantos, en
sus simbolos y en cada acto cotidiano; en la



forma en que cultivan, cuidan y celebran su
territorio. La tierra, en estas historias, es un
acto de amor, de reciprocidad, de presencia de
Dios.

Desde esta cosmovivencia, la memoria de la
tierra se manifiesta en relatos ancestrales que
describen su origen, sus memorias y su re-
lacién con lo divino. La tierra habla en su
lenguaje silente, en su movimiento, en los
cantos de las abuelas, en los simbolos que se
tejen en las molas, en los ritos que conservan
y transmiten en cada ceremonia. La tierra es
la matriz de la vida, que da y recibe en un acto
de comunién. Por lo tanto, es la Madre Tierra
el canto de Nana y Baba.

Este acto de rememorar y cantar de la tierra
y a la tierra es un acto de justicia. La memo-
ria enraiza la identidad cultural y establece
un pacto sagrado: cuidar, proteger y honrar la
tierra desde la reciprocidad. La tierra no es
propiedad ni mercancia: es un ente vivo que
estd en constante relacién con sus habitantes
y con lo divino. Es por eso que los pueblos in-
digenas manifiestan que «todas las relaciones
son importantes», como parte de la ética del
buen vivir que responde a su espiritualidad.

La proteccién del territorio es también una
proteccion de su memoria espiritual, su his-
toria y su relaciéon con Nabgwana. El relato de
la tierra revela que en ésta habitan secretos
y conocimientos que se pueden comprender
cuando hay una interconexion de reciproci-
dad y cuidado hacia ella, pues se aprende a
escuchar su voz en las dimensiones que la
tierra vive. Y es la tierra la que guarda en su
seno las memorias de los abuelos y abuelas,
las ensenanzas del tiempo pasado, las formas
en que la creacién sefialaba a sus hijos e hijas
el camino de la vida en armonia con todo el
cosmos. La tierra es un espacio sagrado don-

CUADERNO Iﬂ-lgl

€< La tietta es un espacio.
sagruado. donde lo. mitico. . lo.
real se unen, donde la historxia
antigua ¢ la presencia divina
se entrelazan en welatos que
ain hoy. mantienen su vigencia
w poder de tesistencia’.

de lo mitico y lo real se unen, donde la historia
antigua y la presencia divina se entrelazan en
relatos que ain hoy mantienen su vigencia y
poder de resistencia.

El acto de recordar no es sélo una repeti-
cién de relatos, de memorias e historias, sino
una declaracién de vida, de resistencia y re-
existencia. La oralidad y los cantos consti-
tuyen una memoria que se transmite y se
actualiza continuamente y en espiral. La repe-
ticién de los relatos ancestrales en los cantos
y ceremonias revela un acto de teologia que
refleja la continuidad de un pacto sagrado
con la tierra y los antepasados. La tierra, en
esencia, es esa memoria sagrada que vivifica
el pasado, alimenta el presente y proyecta un
futuro de continuidad. Por ello, la memoria
de la tierra adquiere un significado sagrado
y politico. Es un acto de resistencia frente a
los procesos de destruccién, desplazamiento
y apropiacién forzada de territorios. La tierra,
en las historias y cantos, se presenta como un
acto de rebeldia, en el sentido de que no po-
demos «domesticar» un espacio donde los
pueblos reafirmamos que somos guardianes
de un legado sagrado que debe ser protegido y
transmitido a las préximas generaciones.

e 17~



Iﬂ-lgl CUADERNO

En los sagrados relatos indigenas la tierra no
es un espacio de produccién o consumo, sino el
lugar donde lo divino se manifiesta y se trans-
mite en las memorias de los pueblos. La tierra,
en su memoria, nos llama a vivir en comunién
con ella, a respetar sus ciclos y a ser custodios
responsables en un acto de teologia activa que
desafia la légica del dominio y la explotacién.
Porque la tierra es ancestra, maestra, sanado-
ra y, por tanto, teéloga y sabia.

Baba y Nana y los cantos gunadules

En los relatos del pueblo gunadule existen
personajes histéricos que son importantes en
el proceso de ser gunadule. Uno de ellos es
una mujer llamada Inanadili, quien descendié
con sus tres hermanas en un olobadde (reci-
piente de oro) de las estrellas del cielo. Fue
ella quien le ensend al pueblo a cantar porque
no sabiamos hacerlo. Fue en el mes de la cafia
blanca cuando Inanadili dio a luz y, en una no-
che de luna llena, hablé a toda la comunidad:
«Yo me llamo Olonadili, y vengo de alld arriba
—senalé con su dedo al firmamento— donde
parpadean todas las estrellas. Alld arriba co-
rre un gran rio hinchado de agua, en sus ori-
llas florecen plantas de todos los colores y de
todos los tamainos». La gente que la escucha-
ba sollozaba por la ternura que brotaba de las
palabras de Olonadili (misma que Inanadili,
pero en gunadule la misma persona se puede
llamar de distintas maneras). «Nosotras, las
hijas de las estrellas, bajamos a visitarlos en
la alta noche mientras ustedes duermen. Alla
arriba cantamos a nuestros nifios y nifias que
desde pequenos escuchan nuestros consejos.
Nosotros aprendemos a defender nuestra tie-
rra, asi deben ustedes hacerlo también».

Ella, que improvisaba canciones, pensa-

mientos y versos para la nifiez, ensené a
las abuelas la importancia de arrullar a los

~8 4

hijos con una cancién, con el propésito de
formar personas con sentido de comunidad
en Abya Yala. A través de los hermosos can-
tos de las madres, los abuelos, desde nifios,
fueron educados para vivir en comunidad.
También mostré cémo recordar con cantos
la vida de quienes amamos cuando mueren, y
su cancion, ademads, hacia crecer las fuerzas
de nuestros ancianos. La palabra y el llan-
to de Inanadili se hicieron como una red fuer-
te para proteger a nuestro pueblo. La sonrisa,
el encanto de la mujer, es la cancién valiente
de nuestra lucha.

Baba y Nana (Dios) hicieron bajar a Inanadili
para enfrentarnos con entereza a los peligros.
Inanadili ensefié a la nacién gunadule a can-
tar, demostrando que a través de esta prac-
tica se vive y marca el bien comunitario. La
maxima ética del pueblo gunadule es la vida
en comunidad, que debe ser arménica y no
s6lo pensada para los seres humanos, sino pa-
ra todo el cosmos y de la mano de Mam4 y
Papa (cocreadores de todo lo que existe). De
acuerdo con el sagla Belisario Lépez, lider de
la naciéon gunadule, «si no cantamos, mori-
mos», como dijo en una entrevista realizada
en febrero de 2020.

El canto tiene una connotacién profundamen-
te espiritual, pues va dirigido a alguien, no a la
nada. Cantamos a Dios, a la vida, a los anima-
les, a las plantas. La tierra tiene energia y es
esa energia la que se trasmite y nos da vida. El
canto nos conduce a entrar en una espiritua-
lidad que nos conecta con Nana y Baba, y nos
invita a vivir acciones concretas de armonia
con la tierra. Por ejemplo, en un mundo don-
de vivimos la emergencia climdtica, es impor-
tante afirmarnos en los cantos que transmiten
parte de la espiritualidad de los pueblos in-
digenas y que son cantos orados, en el caso
del pueblo gunadule, de Nana y Baba.

Foto: © tiagofernandez, Depositphotos



CUADERNO %

E CHRISTUS REVISTA DE TEOLOGIA, CIENCIAS HUMANAS Y PASTORAL 19~



CUADERNO

upl

La realidad del cambio
climatico en Gunayala

Aumento en el nivel del mar, cambios en las
temporadas de cultivo, contaminacién marina
y muerte de corales... Gunayala, uno de los
territorios de la nacién gunadule en Panam4,
conformado por alrededor de 400 islas, de las
cuales 49 estdan pobladas por los gunadules y
las demads por animalesy plantas, enfrenta una
serie de amenazas interrelacionadas debido
al cambio climadtico: la elevacién del nivel del
mar amenaza con sumergir islas enteras, los
patrones climaticos impredecibles dificultan
la agricultura tradicional, y la contaminacion
y el calentamiento de los océanos dafan los
arrecifes de coral de los que dependen para su
sustento. Al escuchar cada semana los cantos
sagrados en las casas de congreso del pueblo
gunadule, los habitantes se revitalizan y re-
cuerdan el sentido de la ética del Balu Wala,
del buen vivir. Fortalecen sus formas de vivir
en armonia con la tierra con técnicas como el
nainu, método y estrategia clave en la resis-
tencia gunadule, pues es un sistema agricola
ancestral que prioriza la rotacion de cultivos,
la reutilizacion de la materia orgdnica y la evi-
tacion de la deforestacién El nainu no es sélo
una técnica agricola; es una practica comuni-
taria que fomenta el didlogo entre generacio-
nes, transmitiendo la historia del pueblo y la
importancia de cuidar la tierra. El canto como
resistencia y conexion espiritual se nutre de
una profunda conexién espiritual con la tie-
rra, expresada a través de la tradicién oral y el
canto. Las canciones y los cuentos transmiten
la sabiduria ancestral, reforzando la identidad
cultural y recordando la responsabilidad del
pueblo gunadule como guardianes del medio
ambiente, de la Madre Tierra, de Nabgwana.

Los cantos, como los que ensené Inanadili,
contienen en su estructura simbdlica una co-

~20  [4

nexién intensa con lo sagrado, con la realidad
presente que amenaza a Nabgwana. Desde
esta conciencia sabemos que cada verso, cada
ritmo, es una manifestacién de la relacion en-
tre los seres humanos y la Madre Tierra, en
un acto de reciprocidad y amor divino, de lu-
cha y defensa con ella.

Cantar, en esta cosmovisién, es una forma de
hablar con Dios, de mantener vivo el pacto
sagrado con Nana y Baba, los cocreadores, y
con la Madre Tierra, que es fuente de ener-
gia y vida. La tierra sustenta la existencia,
pero también habla y transmite la presencia
de Dios en medio del pueblo. Cantar y narrar,
ademads, es un acto politico de resistencia. En
un contexto de amenazas, desplazamiento y
extractivismo, las memorias orales y los rela-
tos ancestrales son la declaracion de un pacto
social y espiritual que reafirma su derecho a
la tierra, su historia y su cultura. La memoria
ancestral se convierte en una resistencia teo-
légica, en una afirmaciéon de que la tierra no
es mercancia, sino un acto de Dios en movi-
miento, una manifestacién del amor divino en
comunion con la vida.

Desde una perspectiva teoldgica, estos relatos
muestran que la proteccion del territorio y la
conservacion de la biodiversidad estdn enrai-
zadas en un acto de fe: una teologia de la vida
en la que defender la tierra es un acto de jus-
ticia y de adoracién. La tierra revela un Dios
que se manifiesta en la relacion, en el acto de
cuidar, en el canto que conecta el corazén hu-
mano y el corazon de la Madre Tierra.

Por ello, los relatos y cantos no sélo son his-
torias del pasado, sino también acciones en
el presente, actos sagrados que reafirman la
identidad, la resistencia y la esperanza del
pueblo gunadule frente a las amenazas exter-
nas. La fuerte interpretacién que estos rela-



€€ Estos welatos muestran que
la proteccion del tevtitorio.
wla consewacion de la
biodiversidad estan entaizadas
en un acto. de fe: una teologia
de la vida, en la que defender
la tievwa es un acto. de justicia y

tos contienen, la repeticion de los cantos y la
transmisién oral son una teologia en accién,
una manera de vivir y transmitir la fe en me-
dio de las luchas politicas y ecoldgicas por la
tierra.

Desde una visién teolégica, estos relatos ex-
presan que Dios se revela en la tierra, en sus
ciclos, en su movimiento y en sus voces. La
tierra, en su ciclo de nacimiento, crecimiento,
parto, dolor y nacimiento nuevamente, refle-
ja la misma dindmica de la creacién biblica.
El relato del Génesis, desde esta perspectiva
intercultural, se conecta con las narrativas an-
cestrales en las que la tierra misma es un acto
de la palabra y del espiritu de Dios. La tierra
da a luz, vive, siente y experimenta los dolores
del sufrimiento causado por la humanidad y
llama a la recuperacion, a la sanacion. La tie-
rra, por tanto, se convierte en testigo y profeta
que denuncia el dafio que la humanidad ha
causado a sus propios cuerpos y al cosmos.
La relacion de la tierra con Dios se asemeja a
un acto de parto y de creacién continua, don-
de el dolor y la esperanza se entrelazan. La
tierra nos ensefia que en ella estd la memoria
de todos los seres, en su ciclo de vida y muer-

CUADERNO Iﬂ-lgl

te, y que su sufrimiento llama a la accién de
sanacién, reconociendo en su cuerpo la pre-
sencia de Dios que acompafia, sana y renueva.

Desde esta hermenéutica intercultural, la tie-
rra es un espacio fisico, pero también un texto
sagrado en el que Dios escribe su historia de
amor con la comunidad césmica. La memoria
de la tierra, transmitida en relatos, cantos y
ceremonias, es una teologia en movimiento,
una llamada a la proteccion de la vida en todas
sus formas y de la creacion en su totalidad. La
resistencia de los pueblos es politica y teologi-
ca, basada en la memoria viva y en la relacion
sagrada con el universo.

Comprender la tierra como memoria sagrada,
como teologia en movimiento y acto de resis-
tencia, es reconocer en ella el rostro de Dios
que sufre, sana y restaura, invitindonos a vivir
en comunion y en justicia con toda la creacion.
La tierra, en su dolor y esperanza, nos llama a
un didlogo de vida con el Creador y con todos
los seres que habitan en ella. En esa relacion
sagrada, la memoria ancestral se convierte en
un acto de fe, justicia y esperanza para la hu-
manidad y la comunidad césmica. (4

Para saber mas:

Boff, L. (2024, 25 de abril). Somos Tierra que piensa,
siente, ama y cuida. https://bit.ly/4iDOkS]

Solano, J.R. (2019, 27 de septiembre). Las narrativas
como resistencia politica: La experiencia de la
nacién Gunadule. Memoria Indigena. https://
bit.ly/4pffJKZ

Solano, J.R. (2021). La Memoria de la Madre Tie-
rra: Relato de Nana Ologwadule y de Génesis
1—2:15 [tesis de maestria, Comunidad de Estu-
dios Teoldgicos Interdisciplinarios]. Memoria
Indigena. https://bit.ly/4oxtOSO


https://bit.ly/4iD0kSj
https://bit.ly/4pffJKZ
https://bit.ly/4pffJKZ
https://bit.ly/4oxtOSO

E@

LA COMUNALIDAD EN EL POPOL WUJ

APORTE ANCESTRAL PARA EL EJERCICIO SINODAL

Herbert Mauricio Alvarez Lépez

1 Popol Wuj es denominado el Libro

Sagrado del pueblo K’iche. Es una cos-

movision e historia que tiene elementos
comunes con todos los pueblos mayas y con
diversos pueblos originarios. Actualmente be-
bemos de su sabiduria, de su palabra, de su
abrazo ancestral. Alli encontramos escritas
muchas narraciones que expresan identidad,
y a partir de alli se enlazan varias de las re-
flexiones que se hacen hoy con relacién a la
vida, la espiritualidad, el ser humano, la natu-
raleza y la organizacién comunitaria.

En este sentido, uno de los aportes de los
pueblos mayas, en un universo de ecologia
de saberes, es la vivencia de la comunali-
dad. En el ambito de la cosmovisién maya, la
comunalidad es un énfasis en el codigo de
relacionalidad: la vida como red de relacio-
nes. Es, entonces, una manera de ser—pen-
sar—saber, que se refiere al situarse como Ser
Humano en esa red donde todo aporta vida.

Doctor en Educacién con énfasis en Mediacién Pedagé-
gica por la Universidad Internacional Antonio de Valdi-
vieso (Nicaragua). Maestro en Ciencia de la Caridad por
la Albert-Ludwigs-Universitat (Friburgo, Alemania) y en
Teologia Latinoamericana y Docencia Universitaria por la
Universidad Centroamericana «José Simedén Canas» (El
Salvador) y la Universidad Rafael Landivar —Facultad de
Teologia— (Guatemala).

~22

)

Es sentirse parte de un entramado: Vida co-
mo tejido colorido de Universo—Naturaleza—
Humanidad—-Sociedad—Armonia—Felicidad.
La comunalidad enfatiza el hecho de lo relacio-
nal, mientras la cosmovisién hace referencia
al todo de la existencia. Hay elementos donde
ambos términos beben conjuntamente, pero
también donde uno, la cosmovisién, es mucho
mads abarcante por ser una vision de mun-
do, mientras que la comunalidad es mas es-
pecifica al ubicar esa visién de mundo en el
hecho relacional de la vida.

No es una lectura antropocéntrica de la vida,
sino una postura relacional de la existencia.
Algunos autores creen que la comunalidad se
origina en «la historia del despojo» ocurrida
con la llegada de los espafoles, como apunta
Jaime Martinez Luna en su libro Eso que lla-
man comunalidad:

[...] consideramos que la comunalidad, que es
nuestra manera de pensar, se origina en la his-
toria del despojo; en la obligada relacion que
hemos mantenido con los territorios que nos
dejé la conquista y la explotacién voraz de la
tierra. Es decir, la comunalidad es también fruto
de la resistencia a la historia colonial.

Pero, aunque lo es para el tema de la tenencia
comunal de la tierra, la comunalidad es mucho



mas que lo geografico. En los pueblos origina-
rios la relacién con el universo, la montaiia,
el agua o el pueblo es la ubicacién total de la
persona en linea horizontal en cuanto a que
todos somos importantes y determinantes en
la vida. Es decir, todo tiene vida, es fuerza, es
energia, impacta en nuestra vida humana, y
nosotros en el universo o la naturaleza. Maria
Eugenia Borsani, en el libro Rutas decolonia-
Iles, hablando de pueblos originarios de Abya
Yala y comunidades afrodescendientes, expre-
sa: «Cuando se esta hablando de la montafia
como ancestro como entidad sintiente, se esta
referenciando una relacién social, no una rela-
cién de sujeto a objeto».

La comin—unidad de la existencia no es sélo
de humanos; no vivimos en una burbuja fue-
ra del viento o del sol. La comtn—unidad se
expande a los no-humanos: el arbol, la piedra,
la flor, el colibri... No se trata de una relacién
instrumental y de uso de «las cosas no huma-
nas» sino un «interrelacionarse», y ésa es la
tinica manera de ser, comenta Arturo Escobar
en Cultura y diferencia. La ontologia politica
del campo de la cultura y el desarrollo.

A partir de ello se postula que la comunali-
dad no es sélo la manera de identificarse te-
rritorialmente sino de ser desde un territorio
especifico, pues ese ser no es sélo en relacion
con el territorio sino también al Universo,
al sistema bidtico del propio contexto, a los
otros pueblos, al sentido global de la existen-
cia. Por eso se destacan acd tres expresiones
profundas, entre otras, de la cosmovision
maya a partir del enfoque de la comunalidad,
que pueden iluminar y aportar al presente
proyecto de sinodalidad de la Iglesia caté-
lica: a) Espiritualidad de la relacionalidad
integral, b) La comunidad como red de cui-
dado, y c) El ejercicio de la autoridad como
servicio comunal.

CUADERNO Iﬂ-lgl

a) Espiritualidad de la
relacionalidad integral

Los pueblos originarios de Abya Yala tenemos
elementos comunes en nuestras cosmovisio-
nes. El elemento central es la espiritualidad,
entendida ésta como la certeza de una exis-
tencia vinculada—derivada a una Gran Energia
Creadora del Universo, un Ser Mayor; vincula-
cién que guia nuestro sentido de vida, nuestro
camino—destino (chumilal en maya-k’iche’),
nuestras relaciones.

Esa espiritualidad en el caso maya se bebe ta-
citamente a partir de la percepcién de un Dios
eco—cosmico. Por ello llamamos «espirituali-
dad de la relacionalidad integral», porque la
referencia a Dios es una referencia que enlaza
toda la existencia. No es sélo un ser personal
que actia en mi individualidad sino un ser
presente en el todo de la vida que me hace
parte del todo de la vida. Me refiero al hecho
de que los nombres mismos de Dios son, en
las propias lenguas mayas, expresados des-
de la existencia de todos los seres.

En el Popol Wuj, Dios se nombra, tiene sus
nombres, desde descripciones naturomorfi-
cas, zoomorficas o antropomoérficas. Esto es
una afirmacién en la que muchas veces no se
repara, y que Ricardo Falla en EI Popol Wuj,
una interpretacion para el dia de hoy, acentia
muy bien. Y eso es lo que en s{ mismo, al nom-
brarlo, ofrece ya referencias de interrelacion
eco—coésmica, o relacionalidad integral.

Al nombrar asi a la Gran Fuerza Creadora se
evidencia que tenemos introyectado un Dios
que se expresa desde toda la Creacién: la na-
turaleza verde, los animales, el ser humano,
la sociedad. Le damos nombres que significan
lo grande que es desde el espejo de la belleza
de un lago, su profundidad, su energia, su so-

e 2-



CUADERNO

upl

laz o su caricia. Por ello no vemos el agua o
el viento menos o mds que los humanos. Son
nuestros hermanos, la tierra nuestra madre:
nos interrelacionamos. No es que digamos
que ontoldégicamente seamos iguales, pero si
biéticamente, naturolégicamente. Y para el
pueblo maya se desprende, de lo dicho, que
todo es sagrado, no porque todo sea Dios,
sino porque todo tiene valor de vida.

b) La comunidad como red
de cuidado

Hay una narracién preciosa en el Popol Wu;j:
comunmente se nombra como «Zipakna y los
400 muchachos». Se resume acd de manera
libre, tomando como base la versién de Sam
Calop:

Relata la historia del gigante Zipakna, que un
dia vio a 400 jévenes arrastrando un tronco.
Les ofrecié su ayuda y se llevé, él solo, el tron-
co. Los jovenes decidieron matarlo. Le solici-
taron que llevara otro tronco, cavaron el hoyo,
y le pidieron que sacara la tierra. Su intencién
era dejarle caer el tronco. Zipakna lo supo e
hizo un refugio lateral. Los jévenes dejaron
caer el tronco y Zipakna fingié su muerte, cor-
tandose cabello y unias, que da a las hormigas.
Creyéndolo muerto, los jévenes se emborra-
charon. Zipakna salid, los maté a todos, y asi
los 400 jévenes se convirtieron en estrellas.

Cuando cuento esto a estudiantes de ciudades
con mucha influencia occidental y pregunto
sus reacciones-reflexiones en relacién con
la historia, casi siempre expresan lo siguien-
te: «Los 400 muchachos eran malos porque
planearon matar al gigante; tenfan envidia de
su poder»; «El gigante era muy bueno, porque
fue solidario, poniendo al servicio de los mu-
chachos su fuerza»; «El gigante se vengo6 de lo
que querian hacer los muchachos».

)

~24

Es muy clara la perspectiva occidental. Si
percibimos con mucha atencién, la mirada
en estos comentarios es individualista. Les
preocupa el gigante. Se ponen del lado del po-
deroso y sus superpoderes, del que protago-
niza. La mirada desde la perspectiva maya es
contraria. El fin de la historia define lo que se
quiere expresar: «Y asi fue como los 400 mu-
chachos se convirtieron en estrellas», es de-
cir, toda la historia es narrada para expresar
que ellos son los protagonistas. ¢Y por qué?
Porque juntos van al bosque, juntos buscan
el arbol para pilar de su cabafna. Una cabafa
donde caben 400 muchachos y todo el pueblo.
Juntos llevan el arbol. Es la metédfora de la co-
munidad: todos somos juntos. No hay espacio
para el individualismo como modus vivendi.
Y por eso se cuida la comunidad. El gigante
Zipakna atenta contra la comunidad, contra el
«caminar juntos», y por ello se indica su mal-
dad y se intenta matarlo.

En esta historia los 400 muchachos no tienen
suerte, pero quedan en las historias a la luz del
fuego de la noche en las casas como el ideal
de vida, de resistencia en un mundo individua-
lista—capitalista actual. Son las estrellas que
hoy nos guian, que se quedan para siempre
balbuceando con su presencia el camino que
hay que seguir: todos somos juntos.

La comun—-unidad se hace desde la defen-
sa de los valores de una vida en relacién, no
s6lo social (de humanos), segin la mirada
occidental, sino desde la mirada comunal,
de todos los seres: firmamento, agua, aire,
bosque, animales, seres humanos, pueblos.
Esta red de relaciones constituye la sociedad
desde los pueblos originarios. Esto puede no
ser comprendido desde la cultura occidental,
cuando se ve a los animales, a los drboles, al
agua, como subordinados al ser humano. En
los pueblos originarios nos preguntamos algo



Foto: © Dagobert1620, Depositphotos

sencillo: ¢se puede vivir sin aire? Detengamos
el aire, raptémoslo, y preguntémonos ;qué pa-
saria con el ser humano?; y lo mismo si le qui-
tamos el agua, o los drboles, por ejemplo. Es
claro para nosotros: el ser humano no es mds
que la montana, el lago o el colibri. Somos se-
res de interrelacién, hermanas y hermanos en
el regazo de la Madre Tierra.

CUADERNO Iﬂ-lgl

No se trata de una igualdad ontoldgica sino
de una igualdad de relaciones bidticas. Y por
eso el cuidado en los pueblos en el trato a todo
lo que rodea: a los abuelos, a la comunidad, a
la montafia, a la tierra... Esa es la razén del
pedir permiso a la Madre Tierra cuando se
va a sembrar, pues se le hiere porque es vida.
Pero al mismo tiempo esa herida es para pro-
ducir mds vida, y vida alegre y total, que es el
significado del maiz sembrado. El maiz es
el alimento bdsico: tortillas, atol, tamales...
Esta presente cada dia. Quedarse en la des-
cripcién de la igualdad ontoldgica es quedar-
se en la descripcion subjetiva, racional, indivi-
dualista y antropocéntrica; migrar a la red de
relaciones es celebrar la cohesion, la bisque-
da conjunta de la armonia, la ubicacién del ser
humano en la marafia de interrelaciones, no
sélo sociales, sino naturales y con el universo.

c) El ejercicio de la autoridad
como servicio comunal

No se hard una descripciéon detallada del ejer-
cicio de la autoridad en los pueblos mayas,
pero si se expresard que la autoridad forma
parte, no de un deseo personal ni de una impo-
siciéon de liderazgo de alguien carismadtico,
sino de un destino (ch'umilal), es decir, de una
energia espiritual que acompana desde el na-
cimiento. Desde el tiempo sagrado, el calenda-
rio, la fuerza propia de la creacién expresada
con el nombre «nawal», permite a alguien de
la comunidad desarrollarse como guia espi-
ritual, sanador o autoridad... y esto es valido
tanto para un hombre como para una mujer.
Ambos pueden ejercer la autoridad.

Cuando es sabido quiénes pueden ejercer la
autoridad, se organiza la comunidad para dele-
gar trabajos. Trabajos que normalmente no son
remunerados, pues son servicio al pueblo. En
Guatemala, en los dltimos afos, se ha hecho

e 25-



CUADERNO

upl

famoso el caso de la organizaciéon comunitaria
«Los 48 cantones», ocurrido del 2 de octubre
de 2023 al 15 de enero de 2024. En esos 106
dias las autoridades indigenas del altiplano oc-
cidental, liderada por «Los 48 cantones», ele-
varon protestas que movieron a todo el pais en
contra del «Pacto de Corruptos», compuesto
por diversos grupos de oligarcas, militares y
narcotraficantes, clase politica emergente en-
quistada en los diversos poderes del Estado.

Procede de esta expresiéon de comunalidad,
que se repite no solo entre los K’iche’s del de-
partamento de Totonicapdn sino también en-
tre los Kaqchikeles de Solol4, los Ixiles de El
Quiché o los Mames de Huehuetenango. Son
similares las formas de la autoridad comunita-
ria, no sélo entre los mayas, por supuesto, sino
también entre todos los pueblos originarios de
nuestra Casa Comtn, pues todavia hoy nos ve-
mos—sentimos parte de una red de relaciones,
no solo sociales, sino también eco—universales.

Recuerdo, desde el lado eclesial, 1a experien-
cia en una de las dreas mas alejadas del cen-
tro de la capital de Guatemala, marcada por
el genocidio de los anos ochenta, inserta en el
corazén de la selva noroccidental: Playa Gran-
de, el K’'iche. En tiempos de la presencia de
los Misioneros Oblatos de Maria Inmaculada,
en la parroquia de Cristo Redentor, de los ini-
cios de los anos noventa hasta 2023, los cate-
quistas, respetando su cosmovisién, elegian a
cuatro representantes por cuatro anos, en alu-
sién a la cuatridad de los puntos cardinales,
para que representaran a la parroquia en las
actividades de formacion de la diécesis.

Eran nombrados de entre los 13 sectores—re-
giones de la parroquia. Los sectores se divi-
dian a su vez en subsectores segin su lengua
(Qeqchi’,K’ich’e, Pogomchi’, Ladinos). Los ser-
vidores de cada ministerio eran electos tam-

)

~26

bién por las comunidades: se pedia testimonio
de vida, sobre todo. No elegia el parroco, sino
la comunidad. La misma dindmica sucedia
en el municipio de Chicamadn, en la parroquia
San Martin de Porres. El caso que se desea
expresar es que esta designacion era parte de
un servicio, se erigia como una autoridad ecle-
sial, entendido como ministerio. No se recibia
remuneracién econémica; se rompia la ruti-
na de la vida de estos servidores, pues debian
desplazarse hacia las formaciones; se deja-
ban de atender sus siembras, o bien, no se po-
dia viajar a la costa, en el caso de Chicaman,
para trabajar en las cafneras. Implicaba una
reducciéon de la economia, pero era en nom-
bre de la ayuda—servicio comunitario, en este
caso eclesial. Esto daba autoridad, autoridad
entendida como servicio.

Aporte de la sabiduria
ancestral a la Sinodalidad

Los tres elementos desarrollados, como bien
se puede deducir, son un aporte ancestral a la
sinodalidad. Cada una, cada uno, percibe en
estas lineas que estas formas comunales son
interrelaciones de espiritualidad, comtin—uni-
dad, servicio; es decir, una comunalidad que
se organiza para desarrollarse—cuidarse en
un ambiente de relacién integral: con el Uni-
verso, la Madre Tierra, las personas.

Se entiende a menudo Sinodalidad como «un
proceso que se da en el «caminar juntos». Se
describe con esta definicién sencilla y parcial
la dindmica de una reconstruccion de la Igle-
sia como institucién y como comunidad. Pero
la Sinodalidad va m4ds alla de un tratamiento
ad intra eclesial.

Debido a lo anterior, Santiago Madrigal Te-
rrazas en Sinodalidad e Iglesia sinodal: sus
fundamentos teologales a la Iuz del Concilio



€€ A patti de este situarse desde

el Reino, se comprende que

desde la fe ctistiana dehemos
encargaunos y. ocupanos del
desavwollo. de la Vida a todo.

nivel”.

Vaticano 11, define sinodalidad como «identi-
dad de la Iglesia como Pueblo de Dios en cami-
no, en peregrinacién hacia el Reino conforme
a las exigencias del Evangelio, subrayando la
comun dignidad de todos los cristianos y su
corresponsabilidad en la misién en razén de
la gracia bautismal».

Ese Reino, que es la Misién de Jests de Naza-
ret (Lc 4,43), se comprende como la Opcién
por la Vida, y sobre todo por la Vida Amenaza-
da. A partir de este situarse desde el Reino, se
comprende que desde la fe cristiana debemos
encargarnos y ocuparnos del desarrollo de la
Vida a todo nivel. Aqui encajay puede aportar la
comunalidad originaria, haciendo que se abra
la Sinodalidad a una mirada ancestral. Importa
toda la vida. Eso estd ya presente en el primer
gran libro latinoamericano de la ecoteologia
escrito por Leonardo Boff, donde se expone el
«Grito de la Tierra y el Grito de los Pobres».

Geraldina Céspedes Ulloa, tedloga afrodes-
cendiente, dice en su aporte dentro del libro
Teclogas Feministas en el camino sinodal,
analizando la contribucién de Mary Judith
Ress a una sinodalidad césmica, que:

Uno de los hilos mas novedosos y prometedores
que hemos encontrado en el tejido de su pen-

CUADERNO Iﬂ-lgl

samiento ecofeminista es la forma en que ella
entiende la comunidad, la cual esta marcada por
una visidon incluyente que se extiende a todos
los vivientes y que le lleva a hablar, no sélo de la
comunidad humana, sino de la comunidad de
la vida. Es por esto que podriamos afirmar que
uno de sus aportes mas significativos y desafiantes
lo constituye esta comprensién del paradigma de
comunidad, pues ayuda a ensanchar el espacio
de nuestra tienda (cf. Is 54,2) y a dar cabida a todas
las criaturas, abriéndonos asi a lo que podriamos
llamar como «una sinodalidad césmica».

Es decir, la sinodalidad debe ser un proceso
para la reestructuracién eclesial dado el can-
cer causado por la clericalizacion del Evan-
gelio, pero no se trata sélo de la estructura
sino también de agendar la sinodalidad como
comunalidad. Un modo de vida compartido
en cuanto a la escucha, al proceso, a la autori-
dad, para que con esas herramientas se vaya
a vivenciar una fe que ayude a la transforma-
cion social a partir de la Opcién por los Po-
bres (econémicamente, mujeres, marginados,
pueblos originarios, pueblos afrodescendien-
tes, diversidad de género, ecoteologia, etc.) y
contribuir asi a la promocién de un Buen Vi-
vir (Sumak @Qawsay) en toda la Casa Comtin,
con todos los seres vivientes (drboles, agua,
viento, jaguar, serpiente, flor, ser humano,
pueblos diversos, paises...) y el Universo.

La contribucién de la comunalidad a la sino-
dalidad propicia autoridad nacida desde el
pueblo, desde la comunidad como un servicio,
haciendo asi presente una espiritualidad inte-
gral del cuidado de todos porque a todos nos
ha hecho y nos cuida el Gran Ajaw, el Gran
UK’'ux kaj—UK’ux Uleu (Corazén del Cielo—Co-
razon de la Tierra). Asi, la sinodalidad se vive
como un camino comunitario donde la autori-
dad brota del servicio y del cuidado comparti-
do de lavida (4

e 27-



E@

MEMORIAS ANDINAS DE FINES Y
RENACIMIENTOS DE MUNDOS

Sofia Chipana Quispe

Evocando la memoria sanadora

Este entramado de palabras busca asemejar-
se a las hebras de colores con las que se teje
el sentido de los buenos vivires o el anhelo de
las vidas dignas, ésas que los tejedores y las
tejedoras de los pueblos andinos plasman en
sus tejidos, poniendo intencién en cada di-
sefo a través de los diversos colores con los
que crean. Se trata de palabras que invitan a
sentarnos en torno a las sabidurias y espiri-
tualidades relacionales que evocan las narra-
ciones de memorias sanadoras, en las que
fluye el bonito hablar en sintonia con la polifo-
nia de voces en el gran tejido de la vida, como
lo expresa Fredy Chikangana, poeta Quechua
Yanakuna Mitmak:

Estos son cantos a la Madre Tierra en tono
mayor, / son susurros que vienen de bosques
lejanos, / aquellas palabras esquivas que buscan
ser gota en el corazébn humano. / Son tonos
suaves, como si dijéramos: / Vamos en silencio
por los caminos himedos de la vida, / |a hierba

Caminante aymara del estado plurinacional de Bolivia.
Miembro de la comunidad de Teologia Andina de Perq,
Bolivia y Argentina.

~28 4

de la esperanza nos saluda entre la noche y sus
sombras, / nuestras huellas se abrazan a la tierra
y el granizo canta / entre las hojas del arbol. /
Somos el fuego de estrellas que se desprenden
de la béveda azul / anunciando el nuevo tiempo,
/ aqui estamos tejiendo el circulo de la mari-
posa amarilla, / sembrando agua en los lugares
desiertos, / en fin, somos espiritu de pajaro / en
pozos del ensuefio.

Siguiendo la invitacién del hablar bonito,
buscamos despertar la conciencia césmica
para reconocer el perturbador desequilibrio
de los ciclos dindmicos del gran tejido de las
relaciones, que paulatinamente se refleja en
las diversas comunidades de vida que viven la
alteracién de sus tiempos y espacios. Los rios,
las lagunas, los lagos y los mares presentan
distintos grados de contaminacién; las gran-
des extensiones de bosques en las territoriali-
dades de la Amazonia, donde habita la fuerza
vital de Sachamama, estan siendo depreda-
das; los glaciares denominados Apus, protec-
tores del mundo andino, estdan devastados, y la
pérdida de las semillas ancestrales y sus fuer-
zas vitales, junto con la desaparicion y el des-
plazamiento de pueblos enteros, nos hablan
de un tiempo de desarmonias y rupturas en
el tejido de la vida. Pero también escuchamos
las «palabras esquivas que buscan ser gota



en el corazén humano», que emergen de las
sabidurias ancestrales para recordarnos que
todo tiene vida en esta Pacha, lo que nos per-
mite replantear la nocién de medio ambiente
y naturaleza para asumir que somos parte de
una gran red de fuerzas vitales césmicas y te-
ldricas que impulsan la fluidez de los ciclos de
vida y las muiltiples relaciones que circularon
en millones de afios.

Palabras que caminan

Desde el despertar de la conciencia de las me-
morias sanadoras, los diversos pueblos narran
relatos cosmogonicos de fines y nacimientos
de mundos, en los que se presenta el cambio
de tiempos no circulares ni lineales, sino cicli-
cos, como los que encontramos en los pueblos
andinos: un tiempo de oscuridad donde regia
la luna y otro donde surge el sol. Pero también
hacen referencia a la extincién humana por
enfermedades, guerras y diluvios, que por lo
general son provocados por las desarmonias
no restauradas. Dichas narraciones buscan
advertir las consecuencias de las acciones,
pero también orientar el camino a seguir. En
ese sentido, éstas invitan a desaprender las
historias tnicas y lineales, ya que la nocion
de historia para muchos pueblos se entreteje
a partir de los fines y nacimientos de mundos.

Los pueblos reconocian sabiamente periodos
largos que marcaban el fin de un tiempo o la
restauracion del orden cdédsmico, como nos
dejo entrever el pueblo maya, que avizoré el
2012, el Oxlajuj Baktun, el fin de un tiempo
y el inicio de otro, acompanado por diversas
ritualidades a fin de restablecer los equilibrios
rotos, no un fin del mundo. De la misma ma-
nera, en el contexto de los pueblos andinos se
ubica el Pachakuti, que contiene dos sentidos
divergentes y complementarios: catdstrofe y
renovacién, que no necesariamente son pro-

CUADERNO Iﬂ-lgl

vocados por un ciclo césmico y sus interrela-
ciones, sino por circunstancias antagénicas
provocadas por el desequilibrio humano.

De acuerdo con el suceso antagénico en la
memoria corta de los pueblos, lo que provocé
el desequilibrio en el tiempo y los ritmos del
cosmos fue la invasién, que ha sido conside-
rada «como un verdadero cataclismo césmico
que conmovio desde sus fundamentos a todo
el mundo andino», apunta Fernando Montes
Ruiz en La mdscara de piedra: Simbolismo
y personalidad aymaras en la historia. Dicha
invasion hizo que el mundo se pusiera al re-
vés: la estructura colonial impuesta organizé
la vida sin considerar las relaciones con las
fuerzas vitales que habitaban los territorios,
para, mas bien, destruirlas y condenarlas a la
clandestinidad, sustituyéndolas por templos y
simbolos cristianos. A su vez, la distribuciéon
de las encomiendas —que asignaba una po-
blacién de indigenas a un encomendero de
origen espanol para el trabajo de servidum-
bre en labores agricolas, de tejido y mineria,
a cambio de recibir la doctrina cristiana y
retribuir al reino con impuestos— derivé en
la ruptura con las fuerzas vitales con las que
estas comunidades se relacionaban en sus te-
rritorios de origen. Ademds, las poblaciones
desplazadas, estigmatizadas como iddlatras,
eran fuertemente controladas por conservar
sus cosmoexistencias relacionales.

A partir del contexto del avasallamiento terri-
torial y el enajenamiento de las sabidurias y
espiritualidades ancestrales que pervive en
nuestros tiempos por la matriz colonial que
moldea la vida de las sociedades, surge una
y otra vez el anhelo de restaurar las desarmo-
nias en el tejido de la vida. Como se aprecia en
los ritos de sanacién comunitaria del pueblo
aymara, que se inicia con el kuti —con movi-
mientos y acciones hacia la izquierda, el lado

e

29~



CUADERNO

upl

Foto: © MartinStockStudio, Depositphotos

por donde fluyen las energias en conexién con
el corazon— se busca reconstituir el equilibrio
y la armonia en los cuerpos—espiritu y las
relaciones en la vida de los territorios como
preparacion para el movimiento cosmoldégico
de Pachakuti.

La restauracién de los desequilibrios precisa
hacer la conexion con el tiempo ciclico donde
el pasado no estd atrds, sino delante; en ay-
mara es el nayrapacha, que vincula el presen-
te con la fuerza ancestral que orienta la re-
creacion o restauracion de la vida. De esta
concepcién del tiempo, la narraciéon de la his-
toria oficial pierde autoridad y resignifica la
historia de los pueblos dominados, como se
aprecia en las narraciones de las sublevacio-
nes o rebeliones suscitadas en los diversos
territorios que fueron aplacados a partir de
castigos aleccionadores, como el desmembra-
miento o la decapitaciéon de sus lideres, que

)

~30

adquieren otros sentidos desde la fuerza reno-
vadora del kuti.

Las narraciones que circulan en torno a la
coexistencia de los cuerpos que esperan el
momento de su reconstitucién reciben en al-
gunas regiones el nombre Inkarri (Inca rey),
como explica Montes Ruiz: «El dia en que la
sangre, la cabeza y el cuerpo de Inkarri se
junten, amanecerd el anochecer, los reptiles
volardn, se secard la laguna de Parinacochas:
otro caos renovador volvera al universo a su
posiciéon normal. Entonces, los indios presi-
didos por Inkarri podran continuar su obra
civilizatoria inconclusa, oculta por ahora bajo
las aguas».

En ese sentido, los diversos movimientos y
organizaciones que resurgieron de la clan-
destinidad para rememorar los 500 afios de
resistencia en toda Abya Yala, en el contexto



andino se asumieron como el movimiento de
la serpiente césmica ancestral, Katari, en ay-
mara, y Amaru, en quechua. Estos anunciaban
que los cuerpos desmembrados y las cabezas
decapitadas buscaban reconstituirse en los
territorios y los pueblos. La memoria de ese
tiempo dejo sentir el eco sonoro del Pachaku-
ti, que irrumpid en el tiempo lineal a partir del
fin de un mundo trastornado por la estructura
colonial, para dar paso al tiempo en que la hu-
manidad deje de transformar la Pacha y sea la
Pacha quien le permita renacer.

¢Escucharon? Es el sonido de su
mundo derrumbdndose

En el intercambio de saberes que tejen los
buenos vivires de los pueblos, las palabras
que surgen de la digna rabia zapatista refle-
jan el sentido del Pachakuti: «;Escucharon?
Es el sonido de su mundo derrumbdndose.
Es el del nuestro resurgiendo. El dia que fue
el dia, era noche. Y noche sera el dia que se-
ra dia», apunté el Ejército Zapatista de Libera-
cién Nacional en 2012. Estas palabras permi-
ten vislumbrar que el mundo impuesto no es
perenne, sino que empieza a cerrar su ciclo,
no sin antes vivir el tiempo de una crisis ge-
neralizada que amenaza la vida. Esto lleva a
relecturas apocalipticas que predicen el fin de
los tiempos, del mundo, y que la salvacién hu-
mana no estd en la tierra sino en el mas alla.

En contraparte, en los paradigmas cosmolégi-
cos el fin de un mundo pasa por un tiempo de
tinku, el encuentro simétrico de los opuestos
antagoénicos, que no necesariamente se da por
medio de la violencia. El Pachakuti ofrece la
posibilidad de la regeneracién de la vida, posi-
ble inicamente a partir de la conexién con el
manqghapacha, el mundo interior que reconec-
ta con la fuerza sanadora del chamakpacha,
el tiempo primigenio de la oscuridad fecunda

CUADERNO Iﬂ-lgl

donde se empezo6 a gestar la vida, para asi re-
nacer mirando el amanecer.

El tinku, en los contextos de desencuentros,
conlleva un proceso profundo de interioridad
para no claudicar en la armonizacion de la
vida, como se aprecia en las palabras de Tapac
Amaru, lider indigena que organizé uno de los
grandes levantamientos en el actual sur andino
de Perd de 1780 a 1781, como recoge Jeffrey
Klaiber en Religion y justicia en Tiipac Amaru:

Un humilde joven con el palo y la honda, y un
pastor rustico, por providencia divina, libertaron
al infeliz pueblo de Israel del poder de Goliat y Fa-
raén: fue la razén porque las lagrimas de estos
pobres cautivos dieron tales voces de compa-
sién, pidiendo justicia al cielo, que en cortos afios
salieron de su martirio y tormento para la tierra
de promisidn... Mas nosotros, infelices indios,
con mas suspiros y lagrimas que ellos, en tantos
siglos no hemos podido conseguir algin alivio.

Ante el poder que domina, surge el poder que
se teje a partir de la espiritualidad que hace
posible la sanacién del espiritu—alma, alterado
o fragmentado en sus diversas dimensiones,
para despertar la voluntad del corazén, que es
el d4nimo, el coraje y la fuerza que permiten
seguir siendo y estando. Sélo de ese modo es
posible generar la restauracién de las relacio-
nes de correspondencia con las diversas fuer-
zas o energias vitales a partir de los diversos
vinculos y acuerdos que se generan desde las
formas carifiosas de hablar.

El tinku supone reconocer la matriz colonial
que impera, para mirarse en ella como en
un espejo y reconocer cémo se fue asumien-
do la construccién de las desigualdades que
ven el pluriverso como amenaza. Se trata de
auscultar sobre todo la codicia humana que
ha mercantilizado la vida y las relaciones, pre-

£ 31~



CUADERNO

upl

sentdndose como un modo de vida orientado
por el mito del desarrollo ilimitado, al que se
busca acceder por medio del afan civilizatorio
transmitido en los espacios educativos que
no se preguntan por las sabidurias, ciencias,
saberes y tecnologias que respetan los ciclos
dindmicos de la gran red de relaciones de la
que la humanidad es parte.

El tiempo del Pachakuti nos empuja a recono-
cer el nacimiento de un mundo nuevo desde
la conexién con las fuerzas cdsmicas y teld-
ricas de los cuatro puntos cardinales que nos
permiten escuchar los cantos de la Pachama-
ma, como alude el escritor uruguayo Eduardo
Galeano: «¢Tienes algo que decirnos, colibri?
Bailan sin parar, cada vez mas leves, mads vo-
lando, y entonan los cantos sagrados que cele-
bran el préximo nacimiento de la otra tierra».

Las narraciones del Pachakuti no son homo-
géneas; hay tiempos de prosperidad y otros de
enormes dificultades. El que iniciamos llega
con la fuerza para reorientar la conducta auto-
destructiva en la que se encuentra la mayor par-
te de la humanidad, pero también nos permite
reconocer el resurgir de la memoria ancestral
que tiene el poder de desbloquear lo que fue
interrumpido. Aunque los grandes avances tec-
nolégicos que pretenden superar los limites
humanos y su interdependencia con las diver-
sas comunidades de vida suelen considerarse
como evoluciodn, lo cierto es que, pese a su fun-
cionalidad, también nos ofrecen la oportunidad
de una comunicacién mds amplia y de crecer
en un sentido mucho mas holistico de la vida.

Nos encontramos en un tiempo pleno, profun-
do, fecundo de sentipensares que permiten re-
conocernos como seres espirituales que pasan
por una experiencia humana, no para exaltar la
nocion del espiritu, como se aprecia en la con-
cepcion religiosa del cuerpo como el cautiverio

~32 4

del alma, o en las nociones dualistas del cuerpo
y espiritu, sino para cultivar nuestra capacidad
para fluir junto a las fuerzas vitales cosmolé-
gicas y teludricas en el tejido de la vida, de la
que habla Homero Carvalho: «Cuando naces,
eres una cuerda sin anudar, eres Pacha (cos-
mos), totalidad tiempo y espacio; el gran vacio
se va llenando de pequenos amarres que van
creciendo con tus palabras y tus faenas, y cada
cierto tiempo debes realizar un Kuti (vuelta),
un enlace dentro de ti mismo; solamente asi
podras volver a ser el mismo que naciste».

Este nuevo Pachakuti nos desafia a despojar-
nos del antropocentrismo y el androcentrismo
para reconocer que la Pacha, desde su cuerpo
lacerado, tiene la capacidad de restablecer los
ciclos de la vida que interpelan para cultivar las
sabidurias que restauran nuestras relaciones
en el tejido de la vida, siguiendo sus ritmos.

Dejemos sentir que somos parte del nacimien-
to del pluriverso que surge de la fuerza armoni-
ca de la Pacha, en contraposicién al cambio o
la crisis climatica. Un renacimiento que sélo se
puede corazonar a partir de las sabidurias an-
cestrales que van germinando en los diversos
territorios. (3

Para saber mas:

Carvalho, H. (2014). Quipus. Editorial 3600.

Chikangana, F. (s.f.). Poesia de Fredy Chikangana.
LASA Forum. https://bit.ly/4A8hHhtf

Klaiber, J. (1987). Religion y justicia en Tapac Amaru.
En P. Richard (Ed.), Raices de la teologia lati-
noamericana, (pp. 73-84). CEHILA.

Montes, F. (1999). La méscara de piedra: Simbo-
lismo y personalidad aymaras en la historia.
Armonia.


https://bit.ly/48hHhtf

up

OTREDAD Y COLONIALIDAD
JURIDICA-TEOLOGICA EN ABYA YALA

Es sabido que, en el desarrollo de la raciona-
lidad moderna y occidental, el hombre se des-
cubre como un sujeto individual, por el cual
puede ser autorreferencial, autoconsciente
y que se autocomprende como un acto libre,
otorgando «al Yo la “totalidad absoluta de la
realidad”», como explica Victor Duplancic.
Esta pretensién de un sujeto absoluto sera el
caldo del proceso de colonialidad, ya que al
percibirse como autoconciencia cargard la
idea de una unidad de ser y pensar que cada
vez se ird afirmando hegemoénicamente. De
esta forma, el «Yo» abandona el «nosotros»
y, cualquier pretension de este dltimo, en tér-
minos de conquista, debera ser aniquilado o,
como bien lo afirma Enrique Dussel, se pro-
ducird un encubrimiento del otro a través de
la violencia y del control de un «ego» conquis-
tador y colonizador que dara origen a la mo-
dernidad.

La hegemonia del «Yo» moderno en la con-
quista de Abya Yala sometia a la racionalidad
del «nosotros», propia de los pueblos origi-
narios y debilitados por la extrema violencia;

Maestrando en Teologia Dogmatica por la Universidad
Catélica de Cérdoba y doctorando en Ciencias Sociales
por la Universidad Nacional de Jujuy. Miembro Fundante
de la Comunidad en Di4logo Intercultural Nawi.

Claudio Arnaldo Ramirez

esa extrema violencia europea que hacia ver
a la racionalidad occidental como barbara y
brutal. Dicha violencia, denunciada en varios
momentos por misioneros situados en Abya
Yala, provocé que el mismo rey Carlos V de
Espafia decidiera parar con las masacres, y es
en este contexto en el que se desarroll6 el pri-
mer juicio moderno sobre la subjetividad del
sujeto americano (del Abya Yala) en el famoso
debate de Valladolid entre los juristas Juan Gi-
nés de Septlveda y Bartolomé de las Casas.

El discurso juridico—teolégico entre
lo salvaje y la guerra

El debate no estaba en reconocer a los pueblos
originarios como totalmente otros, con otras
racionalidades, con otras cosmologias, con
otras organizaciones, sino en la posibilidad de
reconocerles un cierto grado de civilizacion
desde la propia racionalidad europea por la
cual se garantizara, por parte de lalglesia,laac-
tividad evangelizadora, y el estatus de ser-
vidumbre por parte de la corona. En ambos
casos, evangelizacion y servidumbre seguian
sosteniendo un método de opresion y de ne-
gacion de esa otredad.

Bartolomé de las Casas posicionara su defen-

sa de los «indios» a partir del Derecho Natu-
ral, por el cual éstos podian ser considerados

E 33~



CUADERNO

upl

como «el buen salvaje», segtin apunta Ana
Manero Salvador en «La controversia de Va-
lladolid: Espafia y el andlisis de la legitimidad
de la conquista de América»:

Es aqui donde para este autor surgia el Dere-
cho Natural, que no era una creacién autonoma
del hombre, sino que es una «pauta de con-
ducta césmica, externa al hombre, que le [era]
impuesta desde fuera por una naturaleza asu-
mida objetivamente», y aqui se encuentra la pri-
mera aproximacién al epigrafe que nos ocupa:
«el buen salvaje», que en la teoria de Las Casas
se identificaba con los nativos de las Indias.

De aqui que el indio americano era un «buen
salvaje» por dos razones, continia Manero
Salvador: por un lado, por su condicién orga-
nica, al haber sido creado y adaptado fisica-
mente para desarrollarse en su medio vital y
conocerlo; y, por otro, por el aspecto histérico
de los pueblos, evidenciado en las construc-
ciones de sus ciudades y en la organizacion de
su trabajo. Pero la defensa lascasiana no es-
capo a la premisa dominante de la condicién
de salvaje: aunque ofrece una clasificaciéon de
lo salvaje o barbaro como una condicién de la
humanidad, el indio americano (el sujeto de
Abya Yala) seguia siendo, para él, un salvaje.

Del otro lado, el jurista Juan Ginés de Septil-
veda sostenia que la guerra contra los indios
era una «guerra justa». Intenté demostrar, o
bien, crear, una causa que validara la barbarie
contra los indios, ya que sus hechos y acciones
en América no podian ser reconocidos como
fundamento para la denominada «guerra jus-
ta». Por este motivo, Septilveda sostendra la
necesidad de la evangelizacién, reafirmando
el monopolio concedido a la Iglesia por Ale-
jandro VI en las nuevas Indias y garantizando
el predominio politico de la corona espanola
como accién previa a dicha evangelizacién.

)

~34

En el fondo, tanto la evangelizacién como el
predominio politico europeo quedaban justifi-
cados porque Septilveda entendia que existia
un pueblo superior —el europeo— y otro infe-
rior, condenado por su cultura, religiéon y for-
ma de vida. De aqui que se sostienen cuatro
causas de dicha superioridad, que desarrolla
Manero Salvador:

1. Los indios eran menos cultos y civilizados
que los espanoles, asi como los principes
nativos lo eran respecto de los espafio-
les, por lo que eran incapaces para gober-
narse, lo cual autorizaba a los conquistado-
res a someterlos.

2. Los indios americanos cometian pecados
contra la Naturaleza (sacrificios humanos,
antropofagia...) y ésa era razon suficiente
como para someterlos mediante la guerra.

3.Las autoridades cometian sacrificios hu-
manos que recaian sobre los cuerpos de
inocentes, por lo que se justificaba el casti-
go de los verdugos a través de la guerra.

4 Los cristianos tenian la obligacién de
predicar el evangelio, incluso a través de la
fuerza si no era posible a través de otros
medios.

A partir de estos argumentos se desarroll6
la denominada «controversia de Valladolid».
Esta surgié de la sospecha de que existia
una diferencia natural entre los indios y los
europeos. Septlveda afirmaba dicha diferen-
ciacién mediante el argumento aristotélico
tomista sobre el «barbaro», segtin el cual quie-
nes «no vivian conforme a la razén natural y
tenian costumbres malas, debian obedecer
a los otros», recupera Manero Salvador. Pa-
ra Septlveda, «los buenos salvajes» poseian
una naturaleza imperfecta que debia llegar a



Foto: © marzolino, Depositphotos

la perfeccidon bajo la tutela del europeo perfec-
to. En cambio, Bartolomé de las Casas sos-
tenfa que, con base en el mismo argumento
aristotélico tomista, debia distinguirse entre
los barbaros propiamente dichos y los barba-
ros impropiamente dichos, categoria en la que
situaba a los indios. Para él, éstos no eran por
naturaleza imperfectos; de hecho, afirmaba
que estaban mads adelantados que otros euro-
peos.

En un segundo momento, el debate se centré
en la relacion de la ley natural y la idolatria.
Para Sepiilveda los indios estaban en condi-
cién idolétrica en relacidén con sus ritos sacri-
ficiales y debian tener el mismo destino que
los pueblos idolatricos de la tradicién vetero-
testamentaria, por la cual Dios mismo tomaba
la iniciativa de eliminarlos. El fundamento se
basaba en que la idolatria era considerada un
pecado contra la ley natural y, sobre todo, una

CUADERNO Iﬂ-lgl

blasfemia que impugnaba la fe. Por este moti-
vo, y siguiendo el argumento de Santo Tomas
de Aquino, los fieles podian hacer la guerra a
los blasfemos. Asimismo, recordaba que, en-
tre las causas de una justa guerra, la blasfe-
mia estaba incluida. Manero Salvador recoge
las siguientes afirmaciones de Sepulveda:

[...] estaba permitido hacer la guerra a los idéla-
tras «por autoridad publica y pontificia», por lo
que el papa tenia poder, ademas de para pre-
dicar el Evangelio, para obligar a los pueblos a
respetar la ley natural a la que todos los hom-
bres de la tierra estaban sometidos. Por ello,
para que los infieles pudieran «oir la predicacion
y observar la ley natural [era] necesario que se
[sometieran] al poder de los cristianos».

La respuesta de Bartolomé de las Casas se

presenta con una genialidad que de alguna
forma revela la pretension del pensamiento

e 35~



CUADERNO

upl

juridico universal del mundo europeo. Pondra
énfasis en la nocién de jurisdiccién: la juris-
diccién del papa y de la corona espafiola no
puede aplicarse a todas las regiones del mun-
do ni a todas las personas. Recurre entonces a
un argumento teoldgico sobre la fe en Cristo,
la cual formaba parte del fundamento de la ju-
risdiccion papal y de la corona espafiola, pero,
como los indios no tienen, en acto ni en obra,
dicha fe, no pueden ser sometidos a la jurisdic-
cién del papa ni de ningdn principe europeo.
Sin embargo, esa fe estd en potencia en los
indios, de tal forma que, por su libre voluntad,
al ser bautizados podran ser regenerados en
la fe y quedar bajo la tutela de la Iglesia.

En un tercer momento, Septilveda recurrird a
la figura de la barbarie, argumentando que los
indios mataban inocentes a causa de la idola-
tria, por lo que era necesario una guerra justa
para «prohibirseles de una manera, a saber, si
se les [sometia] al imperio de hombres bue-
nos que [aborrecian] tales sacrificios como [...]
los espafioles». A esto afiade: «¢Quién dudara
que por este inico motivo justisimamente pu-
dieron y pueden ser sometidos?».

La respuesta de Bartolomé de las Casas afir-
mard un «nosotros» en la condicién de los in-
dios como salvajes, lo cual los hard, de alguna
forma, inocentes ante el castigo que se impo-
nia a los barbaros europeos, pues no conocian
la fe en Cristo. Lo que se necesitaba —soste-
nia— no era una guerra que no traeria paz,
sino una evangelizacién que transformara su
religion. Manero Salvador explica que, para
Bartolomé de las Casas, «lo que era necesa-
rio era un cambio de religién en el cual estos
crimenes salvajes no tuvieran cabida. Este
cambio de religién no podia imponerse por la
fuerza, sino que debia caracterizarse por ser
una tarea evangelizadora que desde el respeto

~36 4

a los pueblos que alli habitaban consiguiera la
cristianizacién de las Indias».

En un cuarto momento la controversia se
desliz6 a la teoria agustiniana de la compul-
sién violenta. Para Septilveda la barbarie
tenia que ser corregida violentamente para,
asi, imponer la evangelizacién, como histéri-
camente ya lo hacia la Iglesia contra los he-
rejes a través de los métodos del consejo y
la doctrina, y posteriormente con el uso de la
fuerza. Ambos métodos se relacionaban por
el hecho de que los pueblos indios barbaros
eran muchos, por lo que no podia haber una
admonicién contra la barbarie idoldtrica sin
el uso de las fuerzas que garantizara la evan-
gelizacion.

En cambio, para Bartolomé de las Casas la
admonicién como recurso evangelizador no
podia transitar el método de la violencia, sino
los caminos pacificos de una convocatoria
que proponia a los propios indios dejar la ido-
latria. La base de este argumento hacia refe-
rencia a que ellos no podian ser considerados
herejes, ya fuera porque no estaban bajo la ju-
risdicciéon de la Iglesia, y por lo tanto no eran
stbditos, ni por algtin argumento teoldgico
biblico. Apunta Manero Salvador que «todos
los tedlogos [ensefiaban] que ninguna verdad
que se [refiriera] a la fe o a la salvacién de los
hombres se [encontraba] en las Sagradas Es-
crituras propuesta bajo forma de parabola o
en el sentido espiritual, si la propia Escritura
no la [exponia] en otra parte manifiestamente
por medio de su sentido literal. Tal es la doc-
trina de San Agustin y Santo Tomads».

Conclusién
Aunque pareciera raro, no se sabe bien quién

fue el ganador de este debate, pero si se puede
indicar que los grandes perdedores fueron los



pueblos originarios, ya que posterior a esto
se pusieron en marcha dos vias de accién, que
de cierta forma inclinaron la balanza para en-
tender a los pueblos originarios como sujetos
individuales que podrian ser considerados
amigos y ser evangelizados o, en el caso con-
trario, imponer castigos y hacerles la guerra.
Lo explica mas profundamente Pérez—Pren-
des, quien identifica dos vias de accién, cita-
das por Manero Salvador:

a) Via pacifica u ordinaria: se desarrolla a
través de politicas de amistad, buenas obras,
atraccion, integracién cultural, persuasion,
incentivos que llegan hasta la exencion tri-
butaria decenal, y el agrupamiento de indios
para ser evangelizados.

b) Via conflictiva o extraordinaria, que supo-
ne el recorrido de tres pasos: dialéctica lle-
vada a cabo por intérpretes para convencer
de las ventajas que supone la aceptacion,
castigo a los hagan imposible la predica-
cién, y, en el dltimo caso, guerra si la predi-
cacién del evangelio no es aceptada.

De esta manera, se cree que, desde la con-
quista como origen de la modernidad y de la
justicia moderna, la presencia de los pueblos
originarios —como una racionalidad diferen-
te— nunca fue realmente contemplada en la
controversia de Valladolid ni en ninguna otra.
De hecho, la mera presencia del otro no ga-
rantizaba la posibilidad de otras formas de
justicia; al contrario, aseguraba la imposicién
de la dnica forma conquistadora y luego co-
lonizadora de administrar justicia desde la
racionalidad occidental y europea.

Por consiguiente, el discurso por el que se
articulé la controversia de Valladolid conso-
lidé, en el fondo, la idea de un sujeto indivi-
dual que podia ser sometido a la racionalidad

CUADERNO Iﬂ-lgl

occidental, ya fuera de manera pacifica o vio-
lenta. Sélo asi, en la medida en que ese otro
se despojara de su propia racionalidad, podia
impartirse la justicia. En ese sentido, Michel
Foucault, citado por Maria Victoria Gazze en
2008, afirmaba que «en toda sociedad la pro-
duccién del discurso estd a la vez controlada,
seleccionada y redistribuida por un cierto nd-
mero de procedimientos que tiene por funcién
conjurar los poderes y peligros, dominar el
acontecimiento aleatorio y esquivar su pesada
y temible materialidad». De este modo, la idea
de un dnico discurso sobre el sujeto asegura-
ba el control y los procedimientos de acceso a
la justicia.

De todo esto queda la pregunta sobre la posi-
bilidad de otro discurso, de otra justicia que
sea capaz de arrebatarle centralidad a la idea
de un sujeto individual controlable y someti-
ble desde una racionalidad occidental y colo-
nial. Mds aun, habrd que preguntarse si en la
racionalidad y en el modo de vida de los pue-
blos originarios existe ya esa otra forma de
justicia, ese otro sujeto que no es individual,
sino comunitario, y cuya espiritualidad es pro-
fundamente liberadora. (4

Para saber mas:

Dussel, E. (1994). 1492: El encubrimiento del Otro.
Plural; Facultad de Humanidades y Ciencias
de la Educacién, Universidad Mayor de San
Andrés.

Gazze, M. V. (2008). La constitucién del sujeto en
Michel Foucault y Judith Butler. En M. Koleff
(Ed.), Acerca del sujeto en las ciencias huma-
nas (pp. 201-215). EDDUC.

Manero, A. (2009). La controversia de Valladolid:
Espafia y el anélisis de la legitimidad de la
conquista de América. Revista electrénica
Iberoamericana, 3(2), pp. 85-114. https://bit.
ly/4rBrvAR

e 37~


https://bit.ly/4rBrvAR
https://bit.ly/4rBrvAR

Ay

I’\\

SER RARAMURI - SER HUMANO

Pedro Juan de Velasco Rivero, S.J.

uise hacer un articulo sobre la espi-

ritualidad de los raramuri —tarahu-

mares—, pero haber convivido con
ellos me hizo poner en cuestién eso que en las
tradiciones occidentales llamamos —un poco
maniqueamente— espiritualidad, y a replan-
tearla de otra manera.

Prefiero no hablar de espiritualidad porque
se suele concebir como algo interior, inmate-
rial, no terreno; religioso que, se supone, ins-
pira y dirige la realizacién mundana de una
persona y su vida, pero es distinta de ella. Se
suele concretar en formas de orar, meditar,
de contemplar, o en ciertas ideas sobre Dios
o la naturaleza... Se asocia con recogimiento,
quietud, interioridad, y suele vivirse individua-
listamente —aunque sea en grupos— como
lo contrario a lo material de nuestra vida, no
como la vida misma.

Entre los raramuri no hay nada parecido: no
hay oraciones de ningin tipo, ni mentales ni
vocales; no tienen imdgenes en sus casas; su
relacion con Dios es la fiesta, el danzar y el

Es jesuita, doctor en Teologia y en Ciencias de la Reli-
gién. Durante 12 afios convivibé con el pueblo raramuri en
Tarahumara y ha participado, por mas de 30 afios, en la
formacién filoséfica y teoldgica de los jovenes jesuitas y
seminaristas.

-3 [4

compartir la comida y la bebida, pues su modo
—material— de hacerse pueblo humano es
ayudar a Dios haciendo fiesta.

Lo que configura como pueblo y como perso-
nas a los raramuri les da su identidad, su sen-
tido e impulso de vida. Son esas realidades y
realizaciones materiales mundanas las que
les permiten estar humanamente en el mun-
do; por eso hablaré mejor de humanidad.

Ser rardmuri (humano) es pertenecer a una
raza y una cultura sustentadas y modeladas
por la orografia y el clima, las plantas y los
animales de la Sierra Madre que los alberga y
que troquelé su modo de ser humanos, sus co-
munidades e instituciones, su psique y su cor-
poralidad. De su raza y cultura enraizadas en
la tierra —austera y dificil, rocosa pero firme
y acogedora—; de su bondad y belleza; de la
experiencia —tradicion— de los antiguos; de
la comunidad y de la fiesta, les viene la vida,
su impulso, su sentido, su humanidad.

Mds de mil anos de caminar esas tierras
—nunca tuvieron otro medio de transporte—
los han configurado a imagen y semejanza de
ésa, su porcion de la Sierra Madre Occiden-
tal; les dieron nombre —caminantes—, vida,
humanidad, sus formas de proceder, su corpo-
ralidad y su psicologia.



Aprendieron a vivir, a ser humanos—raramuri,
en y de ese mundo de belleza deslumbran-
te y aterradora, austero y abrupto, pero no
inhéspito, en el cual las serranfas abren ho-
rizontes infinitos y las lejanias, la dispersion,
el aislamiento y los rigores del entorno im-
ponen austeridad, resistencia, libertad y una
solidaridad radicales; donde barrancas, ce-
rros y distancias requieren ligereza y resis-
tencia, pero, también, formas y tiempos de
descanso, acogida, proteccién y comunidad
para todos...

No fueron ideas morales o creencias religio-
sas las que forjaron su proverbial resistencia,
austeridad y libertad, ni su solidaridad gra-
tuita, su paciencia y su no agresividad. Fue-
ron las piedras que resisten frios, calores y
vientos, los pinos que se yerguen desde las
fisuras de las rocas y sobreviven heladas de
hasta 28 grados bajo cero aferrados a los ta-
ludes rocosos; los nopales y magueyes que
florecen en el desierto desafiando sequias y
calores de 50 grados; los paisajes inmensos,
los arroyos y senderos que serpentean y co-
nectan los mas de 45 mil kilémetros de su
territorio... Pero también las tortillas y el ba-
tari (bebida fermentada de maiz), los pavos,
los venados que cazaban al correr tras ellos
durante dias, y los osos que se convirtieron
en los abuelos de la tribu.

La austeridad geografica, climatica e incluso
ecoldgica de la sierra troquelé materialmente
su humanidad: su austeridad, desprendimien-
to y libertad respecto de las cosas; su resisten-
cia psicofisica a las inclemencias del clima; al
frio, al calor, al dolor, a los accidentes y las en-
fermedades, a la soledad y el cansancio de los
caminos, a la austeridad de la vida... y su re-
sistencia a la agresion de la cultura chabochi:
a los intentos de reducirlos a pueblos y darles
polecia, decian los primeros jesuitas, de des-
pojarlos de su identidad, de su cultura, de sus
riquezas y aun la posesién de su territorio.

WML,
ESPIRITUALIDAD .-

N

Todos esos factores, mds la carencia de ga-
nado y escasez de instrumentos de trabajo,
los ensefiaron a caminar ese mundo y a sem-
brar en él, comunitariamente, tierras y casas.
Pero también su modo de ser humanos, de
caminar y sembrar —haciendo fiesta— recon-
figuré su mundo material. Nunca pretendie-
ron domenar o vencer ni las barrancas ni los
cerros, su mundo entorno: los cuidaron, culti-
varon y vivieron sencilla y pacientemente. Les
bastaba conocerlos, caminarlos y danzarlos,
se hicieron a ellos, en ellos. Comprendieron
que la vida se camina y danza como la sierra,
con pies ligeros, agiles y gozosos, bien asenta-
dos en ella y acompanados.

Ser humanos —Mapurega
Raramuri— como Pies Ligeros

Los raramuri se nombran y definen, ponen su
humanidad en los pies ligeros —firmes y cuida-
dosos— con los que corren —re—corren— sus
barrancas, su mundo sin lastimarlo; con los que
danzan y comparten para reajustarlo y agrade-
cerlo constantemente, porque asi van definiendo
y constituyendo su ser pueblo-humanidad. Pies
ligeros que se han ido constituyendo como ta-
les en ese re—correr dgilmente montes y barran-
cas; que con el ritmo de la danza en las fiestas
se sintonizan, se ponen en comun en el deseo y
en la constitucién de un pueblo y un mundo bue-
nos. Pies ligeros para ayudar, como comunidad,
a Dios con la creacion: a cuidar y restablecer el
funcionamiento armonioso del mundo, como en-
sefiaron los Anaydwari (Antiguos).

Asi, la tierra humanizada se vuelve raiz de la
comunién—comunidad; pero la comunidad —a
su vez— es la raiz de esa tierra humanizada...
una y otra como caminos de presencia y en-
cuentro con Dios en este mundo.

En ese mundo agreste donde comunidades,

habitaciones y tierras estdn muy dispersas,
aisladas, es indispensable tener espacios y

E 39~



ESPIRITUALIDAD

NI

N

.

Foto: © adfoto, Depositphotos

tiempos de convivencia—comunicacién y con-
gregarse para compartirse y compartir los
bienes en el trabajo. La fiesta es lo tinico que
puede mantener y humanizar la vida y hacer
de ese grupo humano comunidad y comunién.

Y la comunidad es portadora / comunicadora
—fisicamente— de su tradicién—herencia, su
Sierra Madre y las formas de caminarla—vi-
virla; de las realidades-realizaciones que los
sustentan y configuran. De la experiencia—sa-
biduria de los que la caminaron primero —los
Anaydwari— aprendieron que la comunidad
es su vida; que ella la genera, configura, cuida,

~40 4

restablece y mantiene; que la hace humana
como hace humano su mundo. Ella les con-
fiere su identidad y su fuerza; son de y para
su comunidad—pueblo, privilegiando la diver-
sidad sobre la uniformidad, pero siempre en
sintonia con todos (como en el baile), cuidan-
do con respeto y carino de todas y cada una de
las personas, de su libertad, su dignidad y su
forma de ser sin ninguna discriminacién.

Mantener viva la comunidad

Dios encargé a los rardmuri cuidar la comu-
nidad: compartirse compartiendo los bienes
fundamentales para la vida, en el trabajo y la
fiesta... para eso también inventaron la kérima
y la fiesta que alimenta y regocija al pueblo,
que lo mantiene vivo y lo constituye en comu-
nidad—comunién.

La korima es una costumbre tradicional por
la cual una persona o familia, que por algin
imprevisto se queda sin el alimento necesa-
rio para subsistir hasta la siguiente cosecha,
puede acudir a cualquier vecino y pedirle que
le convide lo que necesita; no es limosna, ni
préstamo o deuda, no engendra obligaciones.

La fiesta consiste en reunirse —por las tar-
des— para danzar toda la noche y comer y be-
ber juntos a la mafana siguiente, aunque hay
fiestas que pueden durar con ese ritmo hasta
cinco o seis dias seguidos en varias casas. En
ella se encuentran todos los miembros del
pueblo, que se comparten ellos y comparten
el mundo, los bienes fundamentales para vivir
gozosamente. Entre otras funciones, la fiesta
tiene la de compartir la comida.

En 1975 en Tewerichi, una comunidad de unos
300 habitantes, llegamos a contar 135 fiestas
en un ano —incluyendo domingos—. En 50 o
60 de ellas hubo ténari (carne cocida); es de-
cir, la mayoria de los habitantes comié carne
en abundancia 50 o 60 veces ese afio, ademas



de tortillas y batari. En promedio, una vez por
semana... compartiendo gratuitamente.

Mantener—reconstituir la armonia de
la comunidad

La peor falta de un raramuri es ser oparta-
me —agresivo—, como los chabochi (mes-
tizos) y el que vive abajo (el diablo). Por eso
resisten la maldad —sea entre ellos o venga
de fuera— como se resisten los embates de
la naturaleza: con firmeza, pero sin violencia.
Nunca fueron un pueblo agresivo, ni contra
los demads ni contra si mismos, ni siquiera con
la tierra, las plantas o los animales, que son de
Dios; nunca fueron conquistadores, aunque
si valientes para defenderse. Son un pueblo
que no devuelve mal por mal; para ellos, hacer
justicia es reconciliar, reajustar y mantener la
armonia de la comunidad y, con ella, del mun-
do. Esa —y no castigar— es la funcién de los
juicios y de las autoridades.

Libertad y cuidado

La libertad como pueblo y como personas es
un rasgo fundamental de la humanidad rara-
muri. Estd asociada a realidades materiales
serranas: la amplitud del paisaje y su capaci-
dad de caminarlo largas horas; la austeridad
de su vida, la dispersion y el aislamiento de
tierras y casas. Ya los primeros misioneros
percibieron la relacién entre esa libertad, sus
formas de vivir y su entorno, y postularon la ne-
cesidad de reducirlos a pueblos para poderlos
evangelizar y civilizar, e insistentemente se los
pidieron. Los tarahumares prometian hacerlo
después, pero conservaron su patrén de habi-
tacion y su libertad hasta hoy. Los primeros je-
suitas se escandalizaron de tanta libertad. Les
impresioné —negativamente— que las autori-
dades raramuri no dieran érdenes, sino que
propusieran o sugirieran lo que habia que ha-
cer; que ni siquiera los papds lo hicieran con
sus hijos. Cada persona es totalmente libre y

WML,
U :
~

N

ESPIRITUALIDAD

se quiere y respeta su libertad, pero igualmen-
te es totalmente solidaria y responsable con
la comunidad. De esa libertad comunitaria
surge el respeto y cuidado por cada persona:
no—imposicién, no—agresividad; sin distincion
ni de edad ni de bienes...

Resistencia

Como ya vimos, de su medio ambiente apren-
dieron a resistir los embates de la naturaleza
sin violencia y también a resistir la maldad
con firmeza y paciencia. Asi han resistido —en
sus comunidades, tierras y cultura— durante
cinco siglos los intentos de la cultura mesti-
za de cambiarlos, despojarlos de sus tierras y
formas tradicionales vivir, de someterlos.

Austeridad

Son un pueblo, pobre, pero no se quieren ri-
cos; para eso habria que acaparar. Pueden
vivir con muy pocos bienes y escasas tierras
que saben aprovechar para estar bien. La
austeridad y el aprovechamiento cuidadoso e
inteligente de los escasos y siempre amenaza-
dos recursos ecoldgicos les ha permitido vivir
muy humanamente en la Sierra Tarahumara
durante mas de diez siglos.

Gratuidad

La pobreza de bienes y la austeridad de su
mundo; la necesidad de ayuda mutua para
realizar tareas fundamentales para sobrevivir
en él; su desprendimiento y libertad; la expe-
riencia festiva de solidaridad y comunién—co-
munidad han configurado una economia de
gratuidad. Por todo eso, el trabajo comunita-
rio —indispensable en casi todos los casos—
es gratuito y normalmente se convierte en
fiesta. Aunque muchas de las tareas —cuidado
de tierras y rebanos, corte de lena, etc.— se
realizan de forma familiar o personal, el inter-
cambio de productos y servicios, el trabajo y el

4 41~



NI
P>  ESPIRITUALIDAD

N

cuidado, son gratuitos, como lo son la tierra,
el agua y el maiz. Exceptuando sus tratos con
los mestizos, casi todo en el mundo, la vida y
las relaciones entre ellos, es gratuito.

Todo re—configurado por la fiesta

La fiesta es mds que culto; es su modo de ha-
cerse pueblo rardmuri. Como la sierra, la co-
munidad y Dios, es omnipresente en el muno
raramuri, pues permea toda su vida y humani-
dad. La fiesta reconfigura todo: configura no
sélo las relaciones personales y comunitarias,
sino sus formas de cultivar, curar, jugar, traba-
jar, de humanizar su mundo, su cultura, sus
comunidades y sus personas.

Ricardo Robles, SJ., en su diario de Pawichi-
ki, dice que las danzas y las fiestas mantienen
y transmiten el ritmo del ciclo agricola; que
sus innumerables circunvoluciones reflejan la
circularidad deliryvenir entre vida—labor—fies-
ta, que pasan de una a otra insensiblemente en
un continuo circular. Pero mads alld, ensefian
a vivir en comun, a estar juntos, a colaborar,
compartir y concordar. Nos sintonizan en un
mismo ritmo, accién e intencion que ayudan
a Dios a mantener la vida y cuidar el mundo.
Su reiteracién habla de la resistencia e insis-
tencia comun. Es accién para recrear la tie-
rra y rearmonizar el mundo; es regeneracion
y regreso constante de la vida, que comunica
resistencia y perseverancia. La danza refleja
y realiza—mantiene el ritmo y movimiento de
la vida. La fiesta es sustento—vida del cosmos:
lo reconfigura en humanidad.

Toda la vida se convierte en fiesta: el naci-
miento y la muerte, la medicina y las curacio-
nes, el trabajo y sus formas —la siembra, la
cosecha, la sequia, la construccién de casas—
las carreras, la convivencia, las relaciones, las
personas... Toda la vida estd permeada de
fiesta, y en realidad acaba derivando hacia y
convirtiéndose en ella. Por eso podemos decir

~42 4

que la vida de los rardmuri y toda realidad en
ella es religiosa.

La fiesta recrea-reconfigura la comunidad,
toda la realidad, el tiempo y el espacio, todo
su entorno a su imagen y semejanza. Hacer
fiesta de todo hace que todo —el mundo, la
comunidad, las personas— toda la creacidn,
Dios mismo, sea una fiesta.

Dios vive arriba como Padre-Madre / Sol-
Luna; sin embargo, se encuentra en la vida del
pueblo, en su mundo, en sus instituciones y
formas de relacién, en la sabiduria de los an-
tiguos, pero sobre todo en la comunidad en
fiesta. Dios comparte la vida con su gente... re-
concilia al pueblo y la naturaleza convocando
a la fiesta. Cuida y restablece el buen funcio-
namiento del mundo y de la comunidad. Pide
fiestas para destrabar la lluvia o la nieve, y las
festeja con su pueblo. Es importante caer en la
cuenta de que sus danzas mads tradicionales,
prehispdnicas —el Yiimariy el Tutuguri— siem-
pre se celebran en la naturaleza, al aire libre.

Danzar ayuda a Dios a sostener el mundo, a
mantener y alimentar la comunidad, la vida
toda (incluso la de los chabochi). Por eso, a
Dios y a los rardmuri les gustan las fiestas, las
danzas y compartir la comida y la bebida. As{
ellos estdn en y con Dios, y Dios estd en 'y con
ellos.

La presencia y el lugar de Dios es su pueblo
en fiesta; mds atin, el gozo de Dios —su es-
tancia / presencia— es ese pueblo que festeja
compartiendo toda la creacién.

La omnipresencia de la fiesta hace que toda la
vida de los raramuri, y todo en ella, sea religio-
so, que esté sustentado por el Repd Betéame,
el Dios Padre-Madre que vive alla arriba. La
fiesta es el lugar privilegiado, fundamental, de
la comunidad y de Dios. Dios es la fiesta de su
pueblo y el pueblo es la fiesta de Dios. (4



Vi,

CE

\

\

EL MENSAJE DEL ISLAM EN SAN
CRISTOBAL DE LAS CASAS

brahim Checheb es tsotsil. Su familia es

originaria de San Juan Chamula, de donde

tuvieron que emigrar por cuestiones religio-
sas. En esta entrevista Ibrahim comparte su
propia historia de conversién al islam, la cual
corre en paralelo a la llegada de esta religion
a Chiapas. Segun Ibrahim, el islam represen-
ta una opcién y una oportunidad para las per-
sonas que estan buscando algo distinto, una
alternativa para profundizar en su fe y en la
vida. Asi fue como él, siendo un joven moti-
vado por las transformaciones sociales del
Ejército Zapatista de Liberacion Nacional, co-
nocio el islam y opté por su ensefanza.

Elias Gonzalez Gémez (EGG): Ibrahim,
bienvenido, muchas gracias por este es-
pacio. Cuéntanos sobre ti y tu papel en tu
comunidad.

Ibrahim Checheb (IC): Gracias por la invita-
cién. Mi nombre de nacimiento es Anastasio
Goémez Goémez. Luego me convert{ al islam y
me cambiaron el nombre: me pusieron «Ibra-
him» y yo adopté el apellido de mi abuelo,
«Checheb». Ibrahim Checheb es como me

Filésofo y escritor. Su campo de interés es el didlogo inter-
religioso y la relacién entre la mistica y las luchas sociales.
Coordina la Catedra Jorge Manzano, S.J., y colabora en el
Centro Universitario Ignaciano del ITESO.

Elias Gonzalez Godmez

conocen en el mundo. Naci en San Cristébal
de las Casas. Mis padres son de origen cha-
mula, del mero pueblo de Chamula, pero, por
cuestiones religiosas, entre los afios sesenta
y setenta no tuvieron mads remedio que dejar
su pueblo debido a las expulsiones por parte
de la comunidad. Ellos, como evangelistas, no
fueron aceptados. En mi caso, naci evangéli-
co, pero entre 1994 y 1995 conoci el islam y
me converti. Ahora soy el representante de la
comunidad musulmana Ahmadia en San Cris-
tébal de las Casas, Chiapas.

EGG: Cuéntanos un poco sobre el origen

de esta comunidad isldmica en Chiapas, un
estado tan cultural y religiosamente diverso
al cual llegé el islam. ;Como ha sido para tu
comunidad vivir su fe en estas circunstan-
cias?

IC: Realmente el islam aterrizé a partir del
levantamiento armado en 1994, cuando Chia-
pas era completamente olvidado por el gobier-
no mexicano. Con el zapatismo el mundo giré
la cabeza para mirar qué estaba pasando en
México, y principalmente en Chiapas: ¢por
qué habia personas indigenas levantdndose
en armas contra el gobierno?, ;qué exigian?
En ese momento, cuando los ojos del mundo
estaban posados en Chiapas, la visién de don
Aureliano Pérez Iruela, uno de los espafioles

e

43~



-
~

/
OTRAS SABIDURIAS

3

7
-
-

~

\

€< Nosotros, como. musulmanes,
creemos en todos los profetas
enuiados por Dios. Cteemos
que Dios, alahado. sea, le hizo.
Uegar uno. a cada puehlo’.

que trajo el mensaje del islam a San Cristé-
bal de las Casas, irrumpio. El, ahora conocido
como «Shejnafia», y su companero Esteban
Lépez Moreno, iniciaron la misién de transmi-
tir el mensaje del islam al pueblo rebelde, no
tanto al ejército zapatista. Trataron de tener
una entrevista con el subcomandante Marcos,
pero no se dio. Decidieron entonces cambiar
la perspectiva y llamar a la gente de San Cris-
tébal de las Casas. Durante esos anos, cuan-
do tenia 14 o 15 anos, conoci por medio de
ellos el mensaje. No tenia idea sobre qué era
el islam o el Coradn, el libro sagrado de los mu-
sulmanes, pero poco a poco fui aprendiendo
las ensenanzas de estos hombres, cridndome
en esta religion. San Cristébal es un lugar con
muchas religiones, pero afortunadamente no
hay tanta persecucion religiosa. Por eso el is-
lam pudo establecerse aqui de buena manera,
gracias a la libertad religiosa. Poco a poco se
fue extendiendo y aceptando su mensaje.

EGG: Conocemos la compleja historia de la
llegada del cristianismo a este continente, y
particularmente la espiritualidad que ha na-
cido en los pueblos mayas desde entonces.
¢Como ha sido para el islam el encuentro
con las culturas de Chiapas?

IC: El islam no se distingue de los mensajes
anteriores. No desmiente o niega a los profe-
tas anteriores. Nosotros, como musulmanes,
creemos en todos los profetas enviados por
Dios. Creemos que Dios, alabado sea, le hizo

~44 4

Foto: © Ibrahim Checheb

llegar uno a cada pueblo. En el sagrado Co-
ran se dice que Dios, alabado sea, envié mds
de 124 mil profetas, entre los que destacan
Abraham, Moisés, David y Jests, que la pazy
las bendiciones de Dios sean con todos ellos.
El islam, por lo tanto, no es una religién que
rechaza; al contrario, nuestra fe no esta com-
pleta si no creemos en los mensajeros ante-
riores.

Nosotros, como indigenas tsotsiles, hemos
buscado algo diferente. Lo vivimos con el
levantamiento zapatista, cuando queriamos
cambiar las cosas. En el caso de mi familia,
éramos evangélicos. Mi abuelo materno fue el
fundador del evangelismo en San Cristébal de
las Casas: el primer chamula en convertirse
y hacerse evangélico. Chamula es una comu-



nidad de lo que podemos llamar «catolicis-
mo tradicionalista» porque no sigue el cato-
licismo tal cual; no acepta a sacerdotes o ca-
tequistas, sino que se organiza y autonombra
sola, tiene su propia ley y, se podria decir, su
propia religién. Mi abuelo sali6 de Chamula
en los afos cincuenta, cuando viajé a la Ciu-
dad de México en busca de algo mads, y fue ahi
cuando se convirtié en evangelista. Al regresar
y querer compartir su fe y sus conocimientos,
el pueblo lo rechazé. Ya no usaba las ropas
tradicionales. Lo apodaron «caxlan», que
significa «hombre blanco». Lo persiguieron a
él y a su familia, que también se habia hecho
evangelista, incluso recurriendo a la violencia.
No obstante, hubo mucha gente, ademads de
su familia, a la que si le interesé su mensaje,
pero tuvieron que huir a San Cristdbal de las
Casas por la persecucion de los afios sesenta
y setenta. Era tanto el odio que le tenian a mi
abuelo, que en 1981 lo capturaron y asesina-
ron, no sin antes humillarlo frente a todo el
pueblo en la plaza. El nunca abandoné su fe
y nosotros seguimos su mismo camino, bus-
cando a Dios. Asi fue como llegamos al islam.

EGG: Gracias por compartir esta historia, la
de tu familia y su camino, con todo lo que ha
implicado. Me gustaria preguntarte ahora,
en tu calidad de representante de la comu-
nidad, ;cudles son tus labores, tus responsa-
bilidades? ;Qu€ es lo que te toca hacer a ti?

IC: La comunidad musulmana Ahmadia esta
establecida en mads de 200 paises. El islam, al
igual que el cristianismo, tiene muchas deno-
minaciones. Todas parten de lo mismo: creen
en lo mismo, sélo que con matices de interpre-
tacion. Estdn los chias, los sunnies, los sufis,
entre otros. La comunidad musulmana Ahma-
dia, que yo represento, es una comunidad pa-
cifica. Hay un dicho del profeta del islam que
dice: «Ninguno de vosotros tiene fe hasta
que améis a vuestro hermanolo que amais para
vosotros mismos». En esto nos basamos, en el

\
OTRAS SABIDURIAS

/
7
-
-~

~
A}

1
EN
.

apoyo mutuo. Yo llevo casi 15 afios en esta co-
munidad. Me hice musulmdn, como conté an-
teriormente, con los espanoles que llegaron a
San Cristébal con el levantamiento zapatista,
y ellos eran sufies. Poco a poco fui compren-
diendo la diversidad isldamica y en 2014 deci-
di aceptar esta comunidad que, repito, no es
muy distinta de otras, salvo por la interpreta-
cién del Sagrado Coradn y de algunos aspectos
menores; pero todos los fundamentos islami-
cos son los mismos: rezamos cinco veces al
dia, ayunamos en el mes de Ramadadn, paga-
mos el zakat (limosna) y viajamos una vez a
la casa de Allah, que es el Haj, la Meca, y eso
lo hacemos todos. Entonces, basicamente los
cinco pilares del islam, los cinco pilares del
ser musulmadn, son los mismos.

EGG:;Como ves, en el futuro cercano, el
papel del islam en Chiapas, en México y en
Ameérica Latina? ;Como ves el crecimiento y
el desarrollo de la comunidad? ;Como estd
siendo tratada? ;Es aceptada o no?

IC: Bueno, relativamente, en San Cristébal de
las Casas se acepta el mensaje del islam. Es
como una salida u opciéon mas para la gente
que atraviesa una busqueda. Las personas que
optan por una alternativa, por algo distinto,
muchas veces lo encuentran en el islam. Se
sienten incluidas porque éste, como ya decia,
integra los mensajes de otros profetas. No tie-
nen que negar nada; sélo suman las practicas
del islam, lo cual genera un buen recibimien-
to. Por supuesto que también hay quienes no
lo aceptan, no lo entienden o no lo creen, o
que asocian al islam con algo malo, como el
terrorismo, por ejemplo. Pero nosotros no
negamos ni perseguimos a otras religiones, y
poco a poco las personas se van dando cuen-
ta de ello. La raiz del islam es el saalam, que
significa «paz»; por lo tanto, todo aquél que
utilice el nombre del islam para agredir, lasti-
mar o hacer cualquier maldad, no representa
al islam. (3

e

45~



4

MARICRUZ TRIGUEROS:
UNA FE POR LA JUSTICIAY LA PAZ

Abril Jorda Chavez

aricruz Trigueros Manzo es origina-

ria de la ciudad de México. Es psi-

cbéloga de profesion y actualmente
la responsable de la agenda de justicia, paz e
integridad de las Religiosas del Sagrado Co-
razén de Jesuds en México. Radica en Tijuana,
ciudad fronteriza con San Diego, California,
principalmente acompanando a las poblacio-
nes de personas migrantes y refugiadas. En-
tré a su congregacion hace poco mas de 20
afos, donde inicialmente tuvo oportunidad de
participar en labores pastorales y de educa-
cién popular. Para ella su deseo era «colabo-
rar en la construccién del Reino y ser feliz con
los demas».

A Maricruz le interesa dar voz a las mujeres
menores de edad, generando espacios donde
puedan compartir sus suefos, expresar cOHmo
se ven a si mismas y hablar sobre el futuro
que desean construir. Uno de los foros mads
significativos que promueve Maricruz en su
congregaciéon es la conmemoracion del Dia
Internacional de la Nina, celebrado cada 11
de octubre, y que se lleva a cabo en las ofici-

Es estudiante de Comunicacién y Artes Audiovisuales. Ha
participado en diversos proyectos audiovisuales y musi-
cales que le han permitido expresarse y conectar con los
demas. Actualmente es becaria en la revista CHRISTUS.

~46

)

nas de las Naciones Unidas, en Nueva York.
Maricruz cuenta que ese dia organizaciones
de la sociedad civil y defensoras de los dere-
chos humanos hacen declaraciones y pronun-
ciamientos dirigidos a gobiernos, exigiendo el
pleno reconocimiento de los derechos huma-
nos de las niflas y adolescentes. Para ella,
escuchar las voces de decenas de nifias y visi-
bilizar sus realidades es una forma de trans-
formar el presente y construir un futuro mads
justo.

Desde el ano 2000 su congregacion, con pre-
sencia en mas de 40 paises, participa activa-
mente en el Consejo Econémico y Social de
las Naciones Unidas. Desde ahi, Maricruz y
otras comparfieras suyas colaboran en la cons-
truccién de paz, la promocion de la justicia y
el cuidado ambiental. Su objetivo es fortale-
cer y abordar esas temadticas a escala global
para conectarlas con los territorios en los que
tienen presencia. El objetivo de Maricruz es
incidir en la Organizacién de las Naciones
Unidas (ONU): conectar lo local con lo global,
de manera que «las pequefias cosas que pa-
san en la comunidad, en el barrio, y con las
personas, se sepan no sélo como datos o ci-
fras, sino como historias reales y rostros que
puedan llegar a otro nivel». Con ello, anade, se
busca «impulsar y dar vida, sumarnos y unir-
nos en lo local».



Foto: © Maricruz Trigueros

En 2024 Maricruz participé en el Foro Politi-
co de Alto Nivel para el Desarrollo Sostenible,
representando a su congregaciéon en la Coa-
licién de Religiosos por la Justicia y también
como integrante de la sociedad civil mexica-

EN SU PROPIA VOZ %
p4

€ Madcwz w otras companenas
supas colaboran en la
constwccion de paz, la

promocion de la justicia y el
. ! ! l . t [n.

na, junto con My World México. Durante el
informe de México, Maricruz detecté una ne-
cesidad urgente: trabajar mas profundamente
en temas de paz y justicia, y en la creacion
de instituciones sélidas. Aunque el informe
presentado por el Estado mexicano los abor-
dé, lo hizo de manera superficial a través del
programa Jévenes Construyendo el Futuro,
enfocado en aumentar la escolaridad juvenil
y su ocupacién laboral. Para la religiosa, aun-
que este programa es positivo, no forma parte
de la Estrategia de Seguridad Nacional. En
ese sentido, resalta que el Estado mexicano
«no esta dando los resultados que la sociedad
y la ciudadania esperarian: vivir en un lugar
en paz, un lugar seguro. Sobre todo, sefala-
mos la cantidad de asesinatos que a lo largo
de este tiempo se han dado». En la misma
sesiodn, la sociedad civil resalté las alarman-
tes cifras de candidatos asesinados durante
la contienda electoral de 2024, una situacién
que evidencio la fragilidad de las instituciones
de seguridad en México.

Una fe activa

Maricruz explica que el trabajo en la ONU
tiene un caracter sinodal, ya que siempre se
trabaja en grupo con otras congregaciones re-
ligiosas, organizaciones laicas y de la sociedad
civil; con ellas y ellos buscan «caminar juntos
y levantar la voz unidos». A través de lo colec-
tivo, agendas de pobreza y desigualdad toman
relevancia, pues no tendrian el mismo impac-

4 47~



% EN SU PROPIA VOZ
p4

to al hacerlo en lo individual. Para la religiosa
muchas veces las voces de las personas en
situacién de pobreza «no son suficientemente
escuchadas»: «Yo creo que este trabajo, desde
las Naciones Unidas y de los grupos que es-
tan alrededor, es visibilizar tales situaciones;
es escuchar estas voces de distintas maneras.
Es decir, invitar a gente a que dé su testimonio
y directamente vaya a Nueva York y se siente
en esa silla y hable en ese micréfono».

En el marco del Foro Permanente de Pue-
blos Indigenas, su congregacion ha invitado
a representantes de pueblos originarios para
exponer sus problemadticas y su visién por el
respeto a su cultura. También resalta que, des-
de la mirada religiosa, este trabajo lo hacen
como un llamado concreto de fe, convencidas
de que «la justicia y la paz van de la mano». Si-
guen el espiritu del papa Francisco en Lauda-
to Si’, enciclica en la que insiste en que «todo
estda conectado» y que como Iglesia se debe
caminar en conjunto y desde las periferias.

Maricruz reconoce que los desafios son enor-
mes: la violencia generalizada, la pobreza,
la desigualdad y el deterioro ambiental son
problematicas interconectadas que requieren
atencién inmediata. Por ello, su congrega-
cion, desde su labor pastoral, impulsa proyec-
tos para reconstruir el tejido social por medio
del trabajo con escuelas publicas y ludotecas
para ofrecer a ninas, nifios y adolescentes una
forma de educacién complementaria que for-
talezca su desarrollo.

La desigualdad es un tema que cuesta visibi-
lizar, ya que «estd presente en nuestro pais y
a la vez estd normalizada hasta cierto punto»,
menciona Maricruz. Sefiala que en la socie-
dad se han normalizado las diferencias de
clases sociales «como si fueran algo inevita-
ble», pero que en realidad deberiamos luchar
por un acceso mds equitativo para todas las
personas. En esa linea, subrayé la importan-

~48 4

cia de analizar la raiz de la desigualdad, como
la falta de acceso a la educacién y los servicios
de salud. Alejarse del «desarrollismo» para,
mads bien, acercarse a un «desarrollo sosteni-
ble» que haga posible una vida digna para las
personas a largo plazo.

Frente a ello, explica que gran parte de su la-
bor se centra en la educacién y la formacién,
trabajando con nifios, nifias y jovenes, espe-
cialmente con mujeres. A través de grupos de
reflexién buscan generar pensamiento critico,
analizar la realidad y, sobre todo, promover
soluciones colaborativas que permitan asu-
mir responsabilidades compartidas. A eso lo
llama una «fe activa»: vivir la fe comprome-
tiéndose con mejorar el mundo.

La entrevistada compartié dos iniciativas en
relacién con la construccion de paz de su con-
gregacion, las cuales dio a conocer durante su
participacion en Nueva York: 1) Murales co-
munitarios en espacios publicos de San Ma-
teo Cuanald, Puebla, para promover la paz y
el sentido de pertenencia, y 2) un programa de
reconstruccién del tejido social, enfocado en
fortalecer los vinculos comunitarios y restau-
rar la confianza entre las personas en Ledn,
Guanajuato.

Al terminar, Maricruz agregé que contindan
desarrollandose distintas iniciativas a tra-
vés de la Coaliciéon de Religiosos por la Jus-
ticia, que abarca América Latina, el Caribe y
Estados Unidos. Explicé que recientemente
se reunieron en Colombia para lanzar pro-
puestas concretas y sencillas, enfocadas en
la formacién y en mantener la atencién en los
temas que preocupan a las comunidades.
Estos proyectos pretenden dar voz a los que
trabajan en la vida religiosa del continente,
incluyendo la participacién y el testimonio de
mujeres religiosas que viven la misiéon acom-
pafiando a migrantes y refugiados en distintos
territorios. (3



f

UN PERDON QUE

DEVUELVE LA PALABRA

uefio en otro idioma (2017), dirigida por

Ernesto Contreras, explora la relacién

de los dos Gltimos hablantes de zikril,
una lengua indigena milenaria —creada por el
linguista Javier Félix Valdez con el objetivo de
no apropiarse de una lengua existente—: Eva-
risto e Isauro, quienes no se dirigen palabra
desde hace mas de cincuenta afios. Martin,
un joven linglista, visita esta zona rural de
Veracruz en busca de preservar esta lengua
por medio de conversaciones grabadas. Al
principio, Martin asume que los ultimos zikri-
les con vida son lsauro y Jacinta —hospedera
de Martin—, pero a su llegada se entera que
un tercero no entré en el reciente censo del
idioma: Evaristo. La historia se complica ante
la muerte inesperada de Jacinta, convirtiendo
asi en proeza una virtual conversacion entre
Evaristo e Isauro. ;De donde viene tanto ren-
cor acumulado?

A partir de aqui, el analisis contendra spoilers.

La cosmovisién del zikril esta retratada con
imagenes y sonidos: desde paisajes majes-
tuosos de la naturaleza hasta el cantico
incesante de los pajaros. Los zikriles pueden
comunicarse con los animales y los muertos,

Maestro en Filosofia y Ciencias Sociales por el ITESO.
Actualmente es profesor de tiempo fijo en el Departa-
mento de Formacién Humana de la misma universidad,
donde coordina la academia de Etica Aplicada.

Carlos Alonso Grande Aldana

lo que nos recuerda que todo lenguaje es
un didlogo con el mundo y con los que ya
no estan. ;Qué queda de nosotros a nues-
tra partida? Recuerdos, historias... palabras.
Quien habita en el lenguaje nunca muere del
todo. Nos lo dice Flaviana, hija de Jacinta,
ante el fallecimiento de su madre: lleva a
Martin al Encanto, una cueva donde los
difuntos zikriles arriban para la fiesta eterna.
«Cuando un zikril muere, todos van a bus-
carlo» y, momentos después, Flaviana grita
a la cueva sin obtener respuesta. Imagen
precisa del papel del otro en el lenguaje:
siempre lo habita, aun si no obtenemos una
respuesta suya.

Estos paisajes abiertos no alcanzan para libe-
rar a Evaristo e Isauro de su pasado; la pelicula
recurre a varios flashbacks que nos sugieren
que el origen de la enemistad es el amor en
disputa por Maria, quien termina casando-
se con Evaristo. Con este recurso, el pasado se
«cuela» en el presente y vemos a un Evaristo
viejo en medio de la inmensidad de la natura-
leza, pero prisionero de sus recuerdos por un
Isauro joven. Un flashback mas prolongado
nos revela que la verdadera razén del distan-
ciamiento es el amor prohibido en los estan-
dares de la época entre estos dos hombres
(simbolo de esto es la silla que Evaristo lleva
a todas partes: inflexibilidad, asentamiento);
mas adelante, cuando el proceso de volverse
a hablar ya ha avanzado, los vemos sentados
frente al mar, mirdndose a si mismos cuando

4 49~



DESDE OTROS 0OJOS

eran jovenes en el agua. El pasado es algo que
no pueden decirse y, sin embargo, palpita en
las entrafas de su ser.

i Coémo romper con el silencio sedimentado
por los afios? ;Coémo encontrar palabras pa-
ra el perdéon? La pelicula nos plantea una para-
doja: a pesar de ser los Ultimos hablantes
de una lengua milenaria, Evaristo e Isauro no
pueden encontrar las palabras para recon-
ciliarse. La situacién nos lleva a pensar que
nuestros personajes podrian tener la relacién
mas intima posible: compartir palabras que
sblo ellos entienden. Asi sucede en algunas
escenas, como en la primera conversaciéon
que es grabada para la radio, en la que, al final,
rien sin parar hablando en zikril, mientras los
demas —incluidos nosotros como espectado-
res— no comprendemos nada.

Llegamos asi a nuestro asunto capital, el
per-dén: del latin perdonare, conjuncién
del prefijo per-, «completamente» o «en
exceso», y donare, «dar» o «regalar». Per-
donar significa, pues, darlo todo. Situemos lo
anterior en su dimensién linglistica: la pala-
bra como don implica que lo que se da en
ella al otro se da sin reparo, gratuitamente
y, mas ain, comporta un darme a través de
ella. Este per-dén no supone reciprocidad
y, por el contrario, no tenemos garantias de
que el otro responda. Sélo asi puede abrirse
la dimensién de la esperanza: con la asuncién

~50 4

€ La palabra como. don implica
que lo.que se da en ella al otro.

se dasin teparo, gratuitamente

Y, mds aiin, comporta un
darme a través de ella’.

de tal incertidumbre que, lejos de conllevar
una pesadumbre, nos posiciona de cara al
porvenir y a las posibles palabras que arriben
del otro y, de este modo, a la posibilidad de
construir nuevos caminos y mundos.

Lo anterior le sucede a Isauro, quien en sus
Gltimos momentos espera a Evaristo para
despedirse por fin. Isauro muere y la recon-
ciliacién no tiene lugar. Martin, estupefacto,
ve como Jacinta y los demas zikriles llegan
desde el mas alla para acompanar al espiri-
tu de Isauro al Encanto. Antes de partir, Isauro
le dice unas palabras de despedida en zikril a
Martin, quien no puede entenderlas —y, de
nuevo con él, nosotros—. Solo después es-
te mensaje nos sera descifrado por Evaristo:
un mensaje conmovedor que hace que Mar-
tin estalle en lagrimas y que Evaristo lo con-
suele con un abrazo. Estamos frente al Gltimo
acto vivo del zikril: palabras que, ain desde
la muerte, resuenan en la vida de quienes la
reciben.

El final nos recuerda que el lenguaje es capaz
de hablarle a los muertos, y mas para los zikri-
les. Evaristo llega al Encanto y grita a la cueva.
Isauro responde y, después de varios reclamos
chuscos, le dice: «Entonces, jme quieres?»;
después de refunfuiiadas, Evaristo contesta:
«Si, te quiero», liberandose del arrepenti-
miento que arrastraba con los afos, asi como
arrastraba aquella silla a todas partes. (4



La version original de este texto se publicé
en la Revista Rabricas, nimero 19, de

la Universidad Iberoamericana Puebla,
titulada: «Modelo de educacién integral
en el actual contexto».

a palabra alcanza lejos, del jesuita

Alfredo Zepeda (Editorial Universidad

Iberoamericana Puebla, 2023), es un
libro indispensable para acercarse, conocer y
entender a mayor profundidad la vida comu-
nitaria de pueblos indigenas u originarios en
la Sierra Norte de Veracruz. La obra fue edi-
tada y prologada por Ramén Vera-Herrera.

La reimpresion a color transporta visualmente
a las y los lectores al trabajo campesino y las
labores agricolas; al compartir comunitario y
las fiestas; al caminar colectivo cotidiano; a
ceremonias religiosas o asambleas; a manifes-
taciones «Por la Unidad y los Derechos de los

Académico del Departamento de Ciencias Sociales y el
Programa Universitario en Migraciones en la Universidad
Iberoamericana Puebla. Doctor en sociologia por la Uni-
versidad de la Ciudad de Nueva York. Coordina la Dimen-
sién Investigativo-Teérica de la Red Jesuita con Migrantes
Centroamérica—Norteamérica (RJM CANA).

WA

LA PALABRA
ALCANZA LEJOS

Guillermo Yrizar Barbosa

Pueblos Indios»; a las fachadas de restauran-
tes, hospitales y calles en la ciudad de Nueva
York; a los fields o campos de la manzana en
el estado de Washington; asi como a impre-
sionantes paisajes de arboles, montafas vy
neblina de comunidades en lucha y una radio
comunitaria que acompana.

Este es un libro de pueblos transnacionales y
obra social de la Compafiia de Jesis en movi-
miento. La publicacién esta integrada por
cinco secciones que agrupan dos docenas de
textos escritos aproximadamente entre 2001
y 2018 a partir de las experiencias del padre
Zepeda como colaborador de Radio Huaya,
La Voz Campesina, en Veracruz.

La primera seccién se titula «Nadie siembra
solo» y contiene cinco textos que abordan
tanto la celebracién de otomies a la Virgen
de Guadalupe en Nueva York («también una
migrante en el Bronx, Brooklyn y Queens») de
alrededor de 2004, como los nuevos rumbos
de la emigracion otomi escrito en 2016.

Luego Zepeda se enfoca en la centralidad que

tiene la comunidad para los pueblos en la Sie-
rra y en la Huasteca del norte de Veracruz e

E 51~



EL LIBRERO DE CHRISTUS

Wil

Hidalgo a partir de la referencia a «Las cuatro
esquinas: los cuatro horcones», es decir, el te-
rritorio, el sistema de cargos, la faena o el tra-
bajo comin y la asamblea, escrito en 2018.

Zepeda refiere la importancia del maiz en
colectivo haciendo alusiéon al titulo de esa
misma primera seccién y a propdsito de una
participacion en una audiencia del Tribunal
Permanente de los Pueblos de 2012. Este pri-
mer apartado cierra con un texto de 2014,
compartido en la Universidad Iberoamericana
en Ciudad de México, titulado «lglesia y violen-
cia. Los pueblos indigenas», en el que Zepeda
ofrece siete propuestas indispensables para
las iglesias ante desafios identificados como la
deforestacién, la «reprivatizacion de los bie-
nes comunales», la invasién de las mineras,
las expropiaciones de la economia campesina
y de la atencidn a la salud, la devastacion de la
vida campesina, la emigracion en condiciones
de alta vulnerabilidad hacia destinos urbanos
en México o al otro lado del Rio Bravo.

La segunda seccién del libro, titulada «Auto-
nomia Aqui y en Harlem», contiene seis tex-
tos que parecen ser en su mayoria previos a
2006. Las siete fotografias que se encuentran
en esta seccidn muestran a jOovenes trabaja-
dores de restaurantes y cocinas de Nueva
York compartiendo con el equipo de Radio
Huaya, a jornaleros agricolas en la manzana
de Washington, asi como a hombres y mujeres
con mochilas, morrales, sombreros y cachu-
chascruzandomajestuosasmontafaspréximas
al cruce de tres de los principales troncos lin-
guisticos de pueblos amerindios en México.

Alfredo Zepeda concluye el dltimo de los tex-
tos argumentando que: «La emigracidon no
es fendbmeno. Forma parte ya de la vida y de
las comunidades indigenas. No es el “suefio
americano”, sino que la necesidad impuesta
del dinero la desatdé. La emigracién de los
indigenas, hombres de maiz, se enmarca en

~52 4

la guerra declarada por el gobierno de los dos
paises y por las empresas que no respetan
fronteras para desbaratar el modo de vida
campesino y de la comunidad».

El segundo apartado del libro no sélo hace
referencia a la migracién internacional, sino
también a la migracién interna o doméstica,
por ejemplo, a las tunas de Teotihuacan u otros
cultivos en Colima, Michoacan y Nayarit, asi
como a multiples formas de violencias y dina-
micas transculturales derivadas de politicas
migratorias que soslayan derechos humanos.

«A la mitad del mundo», «La palabra, los
hechos, la relaciones» y «Lo primero es ser
humanos» son las Ultimas tres secciones del
libro que de alguna manera también repre-
sentan una segunda parte en cuanto a conte-
nidos tematicos enfocados en la movilizacién
colectiva indigena, el trabajo de la radio comu-
nitaria de Huayacocotla y las fuertes criticas
a programas gubernamentales individualizan-
tes; programas improvisados o que ignoran a
la comunidad o la supeditan al individuo.

«Resistir es también saber esperar como se
espera a que jiloteen las milpas y maduren
los elotes. La resistencia siempre es activa y
navega en el mar agitado de las agresiones»,
sostiene Zepeda.

Mas que argumentos aislados, posiciona-
mientos efimeros o simples aforismos, en La
palabra alcanza lejos notamos cosmovisiones
sostenidas precisamente en la cercania que
el padre Alfredo Zepeda y sus colaborado-
res mantienen desde Radio Huaya con mdl-
tiples comunidades que no siembran solas,
que respetan el maiz, que aspiran a fortalecer
en colectivo ideas, tradiciones, identidades y
aspiraciones por un mundo mas diverso, mas
justo y menos individualista, mas alla de fron-
teras artificiales y violencias rampantes. (4



\\/2

“

NO SOLO DE PAN...

Diego Pelaez Londoiio, S.J.

ENERO

Domingo 4
«Regresaron a su tierra por otro camino».

. Is60,1-6

« Sal72(71),1-2.7-8.10b-11.12-13
. Ef3,2-3a.5-6

« Mt2,1-12

§ La fiesta de la Epifania lleva a plenitud la celebracién
de la Navidad. Nos recuerda que, a través de la Encar-
nacién, Dios no sdélo aparecid en la historia, sino que
se manifestd, confidndonos la responsabilidad y la
alegria de buscar, reconocer y adorar los signos de su
presencia en la realidad y dentro de la historia.

§ Para encontrar a aquél que ya ha «nacido» necesi-
tamos estar dispuestos a atravesar fronteras y dejar
atrds seguridades, con tal de alcanzar la plenitud que
todavia nos falta.

§ Cuando encuentran a Cristo, no lo hallan realizando
grandes prodigios: «... sino que vieron a un nifio silen-
cioso y confiado a los cuidados de su madre. Ningtin
signo de poder, salvo el gran espectdculo de su humil-
dad» (San Leén Magno). En esa humildad se revela la
verdadera grandeza de Dios.

Una vez encontrado Cristo, ya no es posible volver atrds
por el mismo camino: el encuentro con El transforma la
vida y abre nuevas sendas. Cambiando de vida, cambia
también el camino. Por eso, no tengamos miedo de
ponernos en camino como buscadores, ni de plantearle
a Dios nuestras preguntas mas hondas.

Jesuita colombiano. Actualmente cursa estudios de teo-
logia en la Pontificia Universidad Gregoriana y realiza su
apostolado en el Centro de Detencién Juvenil de Roma.

Domingo 11
«jTd eres mi hijo!».

. 1s40,1-4.67
. Sal29(28), lay 2.3ac-4.3by9b-10
. Hch 10,34-38

. Mt3,13-17

§ La lectura de la liturgia de la palabra nos invita a
tener nuestros ojos puestos en Jesus. Las palabras
de Isafas en forma de versos muy bellos nos transmi-
ten una experiencia de alegria tnica al mirarlo a El.
Asimismo, Pedro, con sus palabras, insiste en esta
centralidad para comprender a Jesus desde su rela-
cién con el Padre.

§ El bautismo de Jests nos revela que a Dios le ha
complacido, en su busqueda de comunién con el
hombre, descender del cielo e inclinarse ante nuestra
humanidad, para alcanzarnos alli donde la tragedia
del pecado nos habia conducido.

§ En esta fiesta estamos llamados a reconocer, en la
forma de un abajamiento, la manifestacién mds pura
de amor hacia nosotros: la belleza capaz de trans-
formar la dureza de nuestro corazén. Sin perder su
dignidad, Dios se ha mostrado solidario con nosotros
alli donde ni siquiera nosotros somos capaces de serlo
COon NOsotros mismaos.

Tenemos, pues, la oportunidad de redescubrir el don
que Dios nos ha hecho con la Navidad de su Hijo, pa-
ra que en este nuevo afio 2026 podamos renunciar a la
costumbre de justificarnos siempre y comenzar a vivir
en la libertad de los hijos: justificados y amados, soste-
nidos en relacion con un Dios que quiso arriesgarlo
todo con nosotros, entregandonos lo mds precioso
que tenia, «haciendo el bien y curando» a toda nuestra
humanidad.

) 53~



/2

?@ NO SOLO DE PAN...

Domingo 18
«Quien no sabe ser oveja no puede ser pastor».

. Is49,3.5-6
. Sal 40 (39), 2y 4ab.7.8-9.10
« 1Cor1,1-3
« Jn1,29-34

§ Una vez mds, la Palabra nos sorprende con la confe-
sién que hace Juan el Bautista sobre Jestis. Lo contem-
pla con ojos de profeta, es decir, reconoce en El a
Dios que se acerca al mundo, y proclama: «Este es
el Cordero de Dios, que quita el pecado del mundo».

§ La imagen del cordero no era desconocida para el
pueblo de Israel: cada afio, en la celebracién de la
Pascua, recordaban cémo habian comido un cordero
como memorial del paso de Dios y de la liberacién
de la esclavitud de Egipto. Lo verdaderamente excep-
cional ahora es que ya no es el hombre quien ofrece
sacrificios a Dios, sino que es Jesds mismo quien
se entrega en sacrificio para dar al mundo un nuevo
orden, el del amor: «Nadie tiene amor mds grande que
aquél que da la vida por sus amigos».

§ Jestis se manifiesta primero como el Cordero
obediente del Padre y después como el Buen Pastor.
Pues sélo quien sabe ser oveja puede llegar a ser un
verdadero pastor.

Hoy, cada vez que repetimos esas mismas palabras en
la liturgia —«Cordero de Dios, que quitas el pecado del
mundo»— confesamos con fe que sélo Cristo puede li-
berarnos de nuestras esclavitudes; solo El puede quitar
las injusticias que afligen a nuestros pueblos; sélo
El puede arrancar de nuestro corazén la soberbia, el
egoismo y la autosuficiencia. Cristo, el Hijo de Dios, es
el cumplimiento de la promesa: El es la luz de las nacio-
nes que viene a darnos la verdadera libertad y a ofrecer
la salvacion a todos, hombres y mujeres de toda nacion.

~54 4

Domingo 25
«Esté cerca el reino».

. Gn2,7-9;3,1-7
. Sal51(50),3-4.5-6a.12-13. 14y 17
. 1Cor1,10-13.17

. Mt4,12-23

§ Una voz se apaga, la de Juan, arrestado en prision;
y al mismo tiempo una voz nueva se levanta en Gali-
lea, libre y fuerte: la de Jesus, que inicia su ministe-
rio ptiblico. Esa voz, que es la voz misma de Dios,
proclama con claridad: «Conviértanse, porque estd
cerca el Reino de los cielos». Este es el corazén del
mensaje de Cristo: la conversién, entendida como la
obra transformadora del Reino de Dios en nosotros.

§ La conversién no consiste sélo en modificar conduc-
tas externas, sino en una transformacién interior que
brota de una nueva manera de pensar y de compren-
der a Dios, a nosotros mismos, a quienes nos rodean
y al mundo en el que vivimos. Es un proceso que nace
en el corazén —lo mds profundo del ser— y que, al
transformarse, irradia hacia fuera en gestos concre-
tos de vida nueva. La verdadera renovacién comienza
dentro y se expresa luego en obras visibles.

§ Cuando Jests anuncia «El Reino de los cielos esta
cerca», no habla de un reino politico limitado en espa-
cio o tiempo. Habla del sefiorio mismo de Dios, que ya
estd presente y actuante en la historia. Ese Reino se
manifiesta en la curacién integral del ser humano, en
la cercanfa de un Dios que se revela misericordioso,
que da vida abundante, que ofrece su misma vida.

La pregunta es inevitable: ;estamos dispuestos hoy a
acoger este mensaje del Reino? Abramos el corazén
a esa voz que no se apaga, la voz de Jests, que sigue
llamdndonos a una conversién profunda y verdadera,
para que su luz ilumine nuestras tinieblas y su vida
transforme nuestra vida.



2

NO SOLO DE PAN... ?@’)

FEBRERO
Domingo 1 Domingo 8
«Bienaventurados». «No te olvides de los pobres».
. Sof2,3;3,12-13 . Is58,7-10
. Sal 146 (145), 6¢-7. 8-9a. 9bc-10 « Sal112(111),4-5.6-7.8ay9
« 1Cor1,26-31 « 1Cor2,1-5
« Mt5,1-12a. . Mt5,13-16

§ Yadesde el inicio de la primera lectura, el profeta Sofo-
nfas nos invita a ponernos en camino, a No permanecer
inmdaviles, sino a entrar en la dindmica de la biisqueda:
«Busquen al Sefior... busquen la justicia... busquen la
humildad». Esta invitacién se convierte en una exhor-
tacién para que el discipulo de hoy convierta el cora-
z6n y recorra las sendas de las bienaventuranzas.

§ El ser cristiano comienza en el encuentro personal
con Cristo, el mismo que proclamé las bienaventuran-
zas y en ellas trazé su propio rostro. De este modo,
practicar cada bienaventuranza significa identificarse
con El. Las bienaventuranzas constituyen el cora-
z6n del mensaje de Cristo Jesds y son un camino
seguro de santidad. No se trata de un mensaje super-
ficial ni facil: sélo puede vivirse en la medida en que
el Espiritu Santo nos libera de la comodidad, de la
autosuficiencia y del egofsmo.

§ Quien hace de las bienaventuranzas el programa de su
vida es feliz, es santo, es dichoso; porque se convierte
en alguien fiel a Dios y a su Palabra, capaz de entre-
gar la vida, de amar sin interés, de buscar incansable-
mente la justicia y de caminar en la humildad.

Si acogemos este mensaje con fidelidad, nuestro
entorno comenzard a transformarse: aprenderiamos a
poner la seguridad no en las riquezas, sino en Jests, lo
que nos daria verdadera libertad interior; mirariamos y
tratarfamos a los demds con mansedumbre y cuidado,
conscientes de que todos somos vulnerables y capaces
de equivocarnos, y estariamos siempre dispuestos a
ayudar al hermano a levantarse.

§

§

Las lecturas de este domingo nos invitan a reflexionar
sobre la realidad de la luz, ésa que Jestis nos recuerda
con sus palabras: «Ustedes son la luz del mundo».
Pero, ¢qué significa esto realmente? Jests no habla
aqui de una luz propia, fruto de la inteligencia, de la
cultura, de la riqueza, de la popularidad o de las ideas
humanas. La luz a la que se refiere es la que nace de
las acciones concretas, de una vida que comunica el
Evangelio con obras visibles. Por eso dice: «Que brille
su luz», es decir, que se vean las buenas obras.

¢Cudndo brillan esas obras? La primera lectura nos
ofrece la respuesta, mostrando el cudndo y el cémo:
«Comparte tu pan con el hambriento, hospeda a los
pobres sin techo, viste al que va desnudo y no te cierres
a tu propia carne. Entonces tu luz despuntard como la
aurora y tu herida se curard rdpidamente». Todas
las acciones buenas son luz, pero de manera especial
lo son aquéllas que buscan socorrer al préjimo mas
necesitado.

Por eso, después de escuchar estas lecturas, el
compromiso que nos queda es doble: primero, recor-
dar siempre a los pobres, rompiendo con la indiferen-
cia que nos hace pensar «yo estoy bien, que los demds
se las arreglen como puedan», y segundo, actuar
con gestos concretos de caridad y servicio, para que
quienes sufren puedan descubrir a Cristo a través de
nuestro amor. Asf ellos también se sentirdn amados,
valorados y rescatados del circulo destructivo de la
indiferencia.

Ser luz significa iluminar la vida del otro con la clari-
dad de nuestras obras buenas. Sélo asi el Evangelio se
vuelve creible y transforma el mundo.



/2

?@ NO SOLO DE PAN...

Domingo 15
«Reconciliate con tu hermano».

« Sir15,16-21

+ Sal119(118),1-2.4-5.17-18. 33-34
+ 1Cor 2,6-10

« Mt5,17-37

§ Durante este domingo las lecturas nos centran en el
corazén del Sermén del Monte, donde Jesus insiste
en llevar a cumplimiento la ley, pero lo proclama con
otros matices que son acompafados por la primera
y la segunda lectura, que nos contextualizan en los
mandamientos y en una sabidurfa particular.

§ Jests estd hablando dentro de la historia de la salva-
cién, por esta razén evoca en diversos momentos a
Moisés y nos invita a una trasformacién interior real.
El Reino no se construye con gestos externos, sino
con un corazén reconciliado. Jesis no se confor-
ma con prohibir el homicidio, sino que va mds alld y
quiere arrancar de raiz el odio.

§ La Palabra hoy nos pone de frente a un examen sobre
la autenticidad de nuestra fe, sobre la transparencia
de nuestro amor y también sobre la fidelidad de nues-
tro seguimiento.

Cuando nos reconciliamos, entendemos que el culto
verdadero comienza por la caridad. No somos buenos
por evitar el mal, sino por amar incondicionalmente, es
decir, que nuestro corazén sea semejante al de Cristo.

Domingo 22
«Reconoce tu propia vulnerabilidad».

. Gn2,7-9;3,1-7
. Sal51(50),3-4.5-6a.12-13. 14y 17
. Rom5,12-19

. Mt4, 1-11

§ Al iniciar el camino de la Cuaresma estamos invita-

dos a meditar sobre las tentaciones que sufrié Jesus
y las respuestas que dio al tentador. Para comenzar
este recorrido conviene reconocer nuestra propia
vulnerabilidad: no somos dioses, somos frégiles y
necesitados de la Gracia. El evangelista Mateo nos
presenta tres tentaciones: la del pan, la del milagro y
la de la riqueza. Estas no son sélo episodios de la vida
de Jests, sino también un espejo en el que se reflejan
nuestras propias tentaciones.

La primera tentaciéon tiene que ver con nosotros
mismos, con la biisqueda de seguridad en nuestras
propias fuerzas, en la inteligencia, en lo que podemos
controlar. Es la tentacién de apoyarnos sélo en lo
humano y olvidar que «no sélo de pan vive el hombre,
sino de toda palabra que sale de la boca de Dios». La
segunda tentacién toca directamente nuestra relacién
con Dios. Se trata de querer manipularlo, de buscar
en El ventajas personales, de esperar milagros sin
abrirnos a su voluntad. Es la tentacién de querer los
milagros de Dios pero no a Dios mismo. La tercera
tentacion se refiere a nuestra relacién con los demds y
con el mundo. El diablo le ofrece a Jestis poder y domi-
nio a cambio de adorarlo. Pero eso es lo contrario de
Dios, porque el Sefior no comercia con sus dones ni
domina: El ama, sirve y se entrega.

‘\j

~56 4

Jestis no dialoga con el mal. Con la Palabra de Dios en
los labios y en el corazén, vence las tentaciones y nos
muestra el camino. En esta Cuaresma estamos invita-
dos a recorrerlo con El: reconocer nuestra fragilidad,
confiar en el Padre, rechazar el poder del mal y vivir en
la fidelidad al amor de Dios.



MARZO

Domingo 1
«Una belleza revelada».

« Gnl12,1-4a

. Sal 33 (32),4-5.18-19.20y 22
. 2T, 1,8b-10

. Mt17,1-9

La liturgia de este domingo de Cuaresma nos lleva a
la experiencia de la transfiguraciéon como un aconte-
cimiento tinico en la vida espiritual de los discipulos.
Asimismo, la experiencia de Abraham en la primera
lectura y la invitacién de Pablo en su carta evidencia
la fuerza de la llamada como una experiencia ilumina-
dora. Esta nos muestra una Belleza que nos dice algo
mads de lo que ya estamos acostumbrados, una Belleza
que es la misma esencia de Dios y su misterio.

La luz de Jests en la transfiguracién aparece como
simbolo de la gloria revelada, es una verdad que no se
impone a los discipulos, sino que nos ilumina desde
dentro. Ademds esimportante comprender que la trans-
figuracién no es un acontecimiento aislado en la vida
de Jests, sino una anticipaciéon pascual. Moisés y
Elfas representan la Ley y los Profetas, es decir, toda
la historia que converge en Cristo; es en El donde la
palabra se hace luz visible.

Pedro quiere fijar la experiencia en chozas de memo-
ria, pero la voz del Padre insiste en «escuchar».

No basta contemplar la luz; es necesario acogerla en
la escucha y practicarla. La vida cristiana no consiste
en aislarnos en nuestras propias experiencias espi-
rituales, sino en descender del «monte» con los ojos
iluminados. Cada experiencia que vivimos debe ser un
encuentro con el Cristo iluminado que trasforma nues-
tra mirada sin apartarnos del mundo.

llustracién: © Tzitzi Santillan

A
NO SOLO DE PAN... ?@

57~



/2

?@’) NO SOLO DE PAN...

Domingo 8
«Nunca mds tendrds sed».

. Ex17,3-7

. Sal 95 (94), 1-2.6ab. 7ab. 7¢-9
.« Rm,5,1-2.5-8

. Jn4,5-42

§ La sed atraviesa las lecturas de la liturgia de este dia.
Se recurre a esta experiencia fisica narrando la sed
del pueblo de Israel, de Jests y de la mujer samari-
tana. No se trata sélo de una necesidad corporal, sino
de colmar un deseo mds profundo de encuentro y de
plenitud.

§ Jests se sienta junto al pozo de Jacob. El hijo de Dios
entra en el limite humano: Dios tiene sed de encon-
trarse con nosotros. La mujer, simbolo de toda la
humanidad sedienta, no comprende al inicio, pero a
medida que rompe sus propios prejuicios y se abre al
didlogo con Jests, entiende que no le estdn hablando
de un agua material, sino de un significado mds
profundo y auténtico que va mds alld de su propia
comprensién, de su saber religioso y de su historia.
Cuando trasciende todo esto logra reconocer perso-
nalmente al Mesias.

Nosotros, como pueblo y como individuos, vamos cada
dia al pozo de nuestra rutina con los cantaros vacios.
Jestis se sienta junto a nuestra fatiga y nos dice: «Dame
de beber». Su sed busca despertar la nuestra, y si nos
abrimos al didlogo sentiremos la fuente que brota
desde dentro; podremos dejar nuestros cantaros como
signo de que hemos sido saciados. Asi, cuando recono-
cemos el don de Dios, no necesitamos retener mds «el
agua» que se agota, sino salir a anunciar para que otros
vengan y vean.

~58

Domingo 15
«Dejarse mirar para ver».

. 1S16,1b.6-7.10-13a

. Sal23(22),1-3a3b-4.5.6
. Ef 5814

. Jn9,1-41

§ La palabra de hoy hace énfasis en la luz como hilo
conductor que nos revela el sentido de la existencia y
nos prepara para la experiencia del misterio pascual
para ver y creer. En la primera lectura encontra-
mos una frase muy hermosa que nos advierte que
Dios mira de una manera diversa, puesto que no se
queda en las apariencias, sino que mira directamente
al corazén. Mirar apariencias es quedarnos en las
tinieblas cotidianas, pero cuando vemos el corazén
nos convertimos en hijos de la luz, como dice Pablo, y
es desde la luz como podemos descubrir la vida verda-
dera y hacerla evidente con nuestros actos.

§ El evangelio de Juan nos presenta en escena a un
hombre ciego de nacimiento que simboliza a la hu-
manidad en la oscuridad de la ceguera. Sin embargo,
Jests no busca culpables —«ni €l pecé ni sus
padres»—, sino que nos insiste en mirar esto como
una oportunidad para la obra de Dios. El gesto de
ungir los ojos con barro nos evoca la creacion del
Génesis, recapituldndose la historia de la salvacién
donde el Hijo del Hombre recrea al hombre y lo envia
a lavarse para morir a la oscuridad y renacer a la luz,
una anticipacién del bautismo.

§ Este relato es un itinerario de fe que no nos estd
hablando de una visién ocular, sino de una experiencia
teologal que nos invita a reconocer en Jesus al Salva-
dor de nuestra ceguera interior, nuestras insegurida-
des y miedos.

Jests toca nuestro barro y nos da su Espiritu. Sélo
podremos ser curados si nos dejamos mirar por El;
sélo si nos reconocemos ciegos podremos recibir su
luz y seremos capaces de mirar con los ojos de Cristo.



Domingo 22
«Despertar a la vida que no muere».

. Ez37,12-14

. Sal130(129), 1-2.3-4.5-6ab.6c-8
. RmS§, 811

. Jnll,1-45

§ En Jesis vivimos la Vida Eterna. Es el mensaje que
la liturgia de este domingo quiere transmitirnos. La
primera lectura y la Carta a los Romanos insisten en
la necesidad de salir de nuestros sepulcros, salir con
un espiritu vivificado, con el espiritu de Cristo que vive
por la paz y la justicia.

§ En el Evangelio leemos que Jestis llega tarde segin
nuestra légica humana, pero puntual segtin el tiempo
de Dios. Aqui podemos ver una pedagogia que nos
ensefia que una fe madura puede esperar. Encontra-
mos también tres palabras claves del Evangelio: amis-
tad, fe y resurreccién.

§ Jests resucita a un amigo demostrando cémo el
amor divino puede romper la barrera de la muerte.
Al mismo tiempo, el llanto de Jests revela a un Dios
que llora por su amigo y que es, a la vez, quien lo saca
del sepulcro. De este modo, cuando proclama «Yo soy
la resurreccién y la vida», no promete algo futuro, sino
su presencia actual: la vida eterna comienza cuando
Creemos.

Nosotros habitamos en sepulcros interiores: miedos,
resignaciones, vinculos muertos, fe adormecida, indife-
rencia, etc. La voz de Cristo resuena y nos llama: «Ven
fuera». Su palabra nos invita a caminar libres como
Lazaro. Pero Lazaro no esté solo, sino rodeado de una
comunidad creyente que lo desata y le ayuda a recu-
perar el paso, la esperanza y la confianza. La fe en la
Resurreccion es vivir una trasformacién del presente,
es buscar una vida que ya no muere. Esta es la verda-
dera esperanza.

2

Yo

NO SOLO DE PAN...

Domingo 29
«Tom6 la condicién de esclavo».

. 1s50,4-7

. Sal22(21),8-9.17-18a. 19-20. 23-24
. Flp2,6-11

. Mt 26,14-27

§ Hemos hecho todo un recorrido junto a Jesus, siendo
testigos de sus diversos signos. Entramos en este
tiempo pascual con el corazén despierto. La fuerza de
las lecturas del dia de hoy estd en que podamos reco-
nocer en Cristo Jesus al Hijo de Dios.

§ La lectura del profeta Isafas y la carta de Pablo nos
hablan de una paradoja que Jestis cumple a cabalidad:
despojarse de su divinidad para ser esclavo, incluso
llegar a la cruz. Gracias a este abajamiento es como
proclamamos su nombre como Nuestro Sefor.

§ La Pasion, segin el evangelio de San Mateo, nos
presenta la légica de Dios basada fundamentalmente
en la humildad: el Mesfas no se impone, se entrega; no
destruye, se deja herir; no domina, ama hasta el final.
Jests es el nuevo Siervo Sufriente que manifiesta el
rostro compasivo del Padre. Con la muerte en cruz de
Jests se rasga el velo, y con esto tenemos un nuevo
acceso al misterio divino, presente en la herida del
Hijo y también de tantos hombres y mujeres masacra-
dos en nuestros dias. Si no podemos ver esta cruel-
dad no veremos el misterio de Dios que se nos hace
presente en la fragilidad de lo humano.

La humanidad entera participa de este relato de la
pasién y solamente queda una pregunta: ;Dénde estoy
cuando Cristo pasa por el sufrimiento del mundo?
Finalmente, Cristo, desde el abismo del abandono, se
entrega totalmente al Padre y ésta es la invitacién mds
importante, pues solamente con la entrega absoluta a
Dios podremos vivir la resurreccién y nacer en la Vida
Eterna.

59~



LAS PALABRAS DEL PAPA

Extractos de la exhortacion apostdlica «Dilexi te», del Santo

Padre Leon X1V sobre el amor hacia los pobres

(( “Te he amado” (Ap 3,9), dice el Sefior a
una comunidad cristiana que, a diferen-
cia de otras, no tenia ninguna relevancia

ni recursos y estaba expuesta a la violencia

y al desprecio [...]. Este texto evoca las pala-

bras del cantico de Maria: “Derribé a los pode-

rosos de su trono y elevo a los humildes. Col-

mo de bienes a los hambrientos y despidié a

los ricos con las manos vacias” (Lc 1,5—53)».

«La ilusién de una felicidad que deriva de una
vida acomodada mueve a muchas personas a
tener una vision de la existencia basada en la
acumulacién de la riqueza y del éxito social
a toda costa, que se ha de conseguir también
en detrimento de los demds y beneficidndo-
se de ideales sociales y sistemas politicos y
econdémicos injustos, que favorecen a los mads
fuertes. De ese modo, en un mundo donde los
pobres son cada vez mds numerosos, para-
déjicamente, también vemos crecer algunas
élites de ricos, que viven en una burbuja muy
confortable y lujosa, casi en otro mundo res-
pecto a la gente comuny.

«No debemos bajar la guardia respecto a la
pobreza. Nos preocupan particularmente las
graves condiciones en las que se encuentran
muchisimas personas a causa de la falta de
comida y de agua. Cada dia mueren varios
miles de personas por causas vinculadas a la
malnutricién».

«Recordemos que “doblemente pobres son las

mujeres que sufren situaciones de exclusion,
maltrato y violencia, porque frecuentemente

~60 4

se encuentran con menores posibilidades de
defender sus derechos. Sin embargo, también
entre ellas encontramos constantemente los
mas admirables gestos de heroismo cotidiano
en la defensa y el cuidado de la fragilidad de
sus familias”».

«Dios es amor misericordioso y su proyecto de
amor, que se extiende y se realiza en la historia,
es ante todo su descenso y su venida entre no-
sotros para liberarnos de la esclavitud, de los
miedos, del pecado y del poder de la muerte».

«El cuidado de los pobres forma parte de la
gran Tradiciéon de la Iglesia, como un faro
de luz que, desde el Evangelio, ha iluminado
los corazones y los pasos de los cristianos de
todos los tiempos. Por tanto, debemos sentir
la urgencia de invitar a todos a sumergirse
en este rio de luz y de vida que proviene del
reconocimiento de Cristo en el rostro de los
necesitados y de los que sufren. El amor a
los pobres es un elemento esencial de la his-
toria de Dios con nosotros y, desde el corazén
de la Iglesia, prorrumpe como una llamada
continua en los corazones de los creyentes,
tanto en las comunidades como en cada uno
de los fieles. La Iglesia, en cuanto Cuerpo de
Cristo, siente como su propia “carne” la vida
de los pobres, que son parte privilegiada del
pueblo que va en camino».

«Por esta razoén, el amor a los que son pobres
—en cualquier modo en que se manifieste di-
cha pobreza— es la garantia evangélica de una
Iglesia fiel al corazén de Dios». (3



EN NUESTRO PROXIMO NUMERO

En el préximo nimero de la revista CHRISTUS profundizaremos en el primer
afo del pontificado de Ledn XIV. A casi doce meses de su eleccion, exami-
naremos los signos, mensajes y gestos que han caracterizado su ministerio,
asi como las agendas prioritarias que ha delineado dentro de la Iglesia y en
su relacién con el mundo.

Analizaremos la continuidad con los grandes temas impulsados por el papa
Francisco —el amor incondicional a los pobres, la sinodalidad, el cuidado de
la Casa Comin y las migraciones— y los acentos que comienzan a marcar
su estilo de gobierno. Con este balance buscamos comprender hacia donde
apunta su pontificado y qué horizontes abre para una Iglesia que sigue discer-
niendo su papel en un mundo herido, pero lleno de esperanza.



g o

Tiempo para ser mejor

Educacion Continua ITESO

DIPLOMADOS Y CURSOS
Transforma tu tiempo en aprendizaje con los programas especializados
que tenemos para tu crecimiento personal y profesional.

« Arte, Disefio y Cultura « Negocios

« Comercio y Mercadotecnia - Organizacion y Liderazgo
Humanidades Politica y Derecho

Ingenieria y Tecnologia Salud, Psicologia y Educacion




